
 

 

Historia de las mentalidades e historia cultural 

Open Course Ware (OCW) – Universidad de La Laguna 

Curso 2025-2026 

Profesorado: Roberto J. González Zalacain, Kevin Rodríguez  

Wittmann y Raúl Villagrasa-Elías 

 

 

 

Bloque 0 

 LA HISTORIA DE LAS MENTALIDADES Y LA HISTORIA CULTURAL: CLAVES Y 

DESARROLLO HISTORIOGRÁFICO 

 

1. Introducción 

¿Cómo es posible que durante siglos se creyera que los reyes de Francia e 

Inglaterra podían curar enfermedades con solo tocar a sus súbditos? ¿Existió siempre la 

infancia tal como la entendemos hoy? ¿Qué puede enseñarnos un molinero del siglo XVI 

que creía que los gusanos del queso le revelaban los secretos del universo? 

Durante mucho tiempo, preguntas como estas habrían parecido excéntricas o 

marginales a los ojos de los historiadores, demasiado alejadas de las batallas, los tratados 

diplomáticos o las biografías de los grandes gobernantes que dominaban el relato 

tradicional. Fue la revolución historiográfica impulsada por la Escuela de los Annales en 

las primeras décadas del siglo pasado la que cambió ese horizonte, al proponer una 

historia capaz de adentrarse en las creencias colectivas, en las sensibilidades y en las 

prácticas cotidianas. Desde entonces, el mundo mental de las sociedades del pasado se 

convirtió en un objeto central de la investigación histórica. De marcado carácter francés, 

especialmente en sus primeras etapas, su desarrollo supuso una auténtica revolución 

historiográfica, una propuesta que ya no abogaba por mirar únicamente a los palacios y a 

los campos de batalla y proponía adentrarse en un territorio más complejo e inaccesible, 

el universo mental de las personas del pasado. De esa ambición nacería la historia de las 

mentalidades, uno de los giros más significativos en la renovación de la disciplina 

histórica en su desarrollo del último siglo. 

La novedad fundamental de la historia de las mentalidades radicó en cuestionar el 

marco estrecho de la historia política y diplomática, que venía siendo la que se practicaba 

en su época, centrada en la descripción de los acontecimientos y el reconocimiento del 

papel de los líderes políticos, además de profundamente marcado por la cronología. 

Frente a esa tradición narrativa, los historiadores de Annales propusieron estudiar los 

“utillajes mentales”, en expresión de Lucien Febvre, uno de sus primeros impulsores. Es 

decir, se trataba de incorporar al análisis histórico los sistemas de creencias, valores, 

actitudes y sensibilidades colectivas que condicionan lo que en una época resulta 

pensable, imaginable o posible. En términos historiográficos, esta corriente buscó 

reconstruir los marcos culturales que organizan la experiencia humana, aquellos que 



OCW – Universidad de La Laguna 

Historia de las mentalidades e historia cultural 

 

 

2 

 

explican por qué sociedades distintas interpretan de manera diferente la muerte, la 

infancia, la religión o el poder.  

Metodológicamente, por su parte, supuso un desplazamiento de las fuentes y de 

las preguntas. De esta manera, el foco de atención pasó del análisis de discursos políticos 

y tratados oficiales hacia otras fuentes hasta ese momento no consideradas, tales como 

los testamentos, los sermones, la literatura popular o los registros judiciales, además de 

incorporar otras visiones como podría ser la de la iconografía. Todo ello con el fin de 

captar no solo lo que las personas hicieron, sino cómo pensaban y sentían en su vida 

cotidiana. 

Lucien Febvre y Marc Bloch, fundadores de la revista Annales en 1929, fueron 

los primeros en plantear esta mirada innovadora, reclamando una historia-problema, 

interdisciplinar y abierta a los aportes de la sociología, la geografía, la psicología o la 

antropología. Con Fernand Braudel y su célebre enfoque de la larga duración, el proyecto 

de Annales se consolidó, aunque sería con la tercera generación de historiadores –Georges 

Duby, Jacques Le Goff, Philippe Ariès, Michel Vovelle, etc.– cuando la historia de las 

mentalidades alcanzó su máximo desarrollo. Sus investigaciones sobre la religiosidad 

popular, la infancia, la muerte o las sensibilidades colectivas propusieron un mapa 

renovado de la vida cotidiana y de las estructuras simbólicas que sustentaban las 

sociedades del pasado. 

Pero la historia de las mentalidades no supuso exclusivamente un punto de 

llegada, sino que en realidad fue una etapa de un debate historiográfico en constante 

transformación, y que veremos que impregnó también otros contextos historiográficos y 

otras formas de hacer historia. Desde los años setenta, voces como la de Roger Chartier 

advirtieron sobre el riesgo de considerar las “mentalidades” como realidades demasiado 

homogéneas y estáticas. Propusieron, en su lugar, centrar la atención en las 

“representaciones”, entendiendo por tales las formas dinámicas, conflictivas y plurales 

con las que los distintos grupos sociales se apropian y otorgan sentido a la cultura. De 

este debate surgiría lo que hoy conocemos como historia cultural, un campo más amplio, 

interdisciplinar y atento a la diversidad de prácticas, discursos y objetos. 

Influida por el giro lingüístico y por los cultural studies, la historia cultural amplió 

los horizontes metodológicos y temáticos de la disciplina. En esta corriente hay que 

mencionar las investigaciones de Peter Burke, Lynn Hunt, Carlo Ginzburg, Robert 

Darnton o Natalie Zemon Davis, que han mostrado la fecundidad de este enfoque para 

estudiar la circulación de todos los elementos que permiten acercarnos a la manera en la 

que las sociedades del pasado se concebían a sí mismas y articulaban sus fórmulas de 

organización y reproducción desde la esfera de la cultura, teniendo muy presentes 

cuestiones como el análisis de las ideas, la lectura, la fiesta, el rumor o la memoria 

colectiva. 

El objetivo de este capítulo introductorio es presentar las claves historiográficas y 

metodológicas de la evolución de la historia de las mentalidades y su posterior tránsito a 

la historia cultural, que sirva como marco teórico e interpretativo para comprender los 

distintos aspectos que se van a ver en los diferentes bloques. Para ello se presentarán los 

antecedentes y la consolidación del movimiento de Annales, el auge de la historia de las 

mentalidades, su evolución hacia la nueva historia cultural y la institucionalización 

internacional de este giro. En la parte final se examinarán también las metodologías y las 

fuentes empleadas, así como los debates y críticas que han acompañado a esta renovación. 

Se trata, en definitiva, de comprender cómo y por qué la historiografía del siglo XX se 

atrevió a preguntarse no solo qué hicieron mujeres y hombres del pasado, sino también 

cómo pensaban, cómo sentían y qué significados atribuían a sus propias experiencias. 



Prof.: R. González Zalacain,  

K. Rodríguez Wittmann, R. Villagrasa-Elías  

 

 

3 

 

2. La historia de las Mentalidades 

 

2.1. Los antecedentes y primeros pasos 

Para comprender la magnitud de la revolución que supuso la Escuela de los 

Annales, es imprescindible conocer el “antiguo régimen” contra el que se rebelaron 

Lucien Febvre y Marc Bloch. A principios del siglo XX, la disciplina histórica estaba 

dominada por un paradigma consolidado en el siglo XIX, estrechamente asociado con la 

figura del historiador alemán Leopold von Ranke y sus discípulos. Este modelo, 

profesionalizado en las universidades y legitimado como la “historia científica”, 

presentaba rasgos muy definidos. 

En primer lugar, se trataba de una historia eminentemente política. Las grandes 

revistas académicas fundadas en la época, como la Revue Historique en Francia (1876), 

declaraban explícitamente su intención de concentrarse en “los Estados y la política”. El 

objeto de estudio principal eran las relaciones internacionales, la diplomacia, las guerras 

y la vida de las instituciones. En esencia, era una historia de las acciones de los “grandes 

hombres”, tales como reyes, ministros y generales, con un marcado cariz político. 

En segundo lugar, su método descansaba casi exclusivamente en el análisis de 

documentos oficiales. La “revolución copernicana” de Ranke había establecido el trabajo 

con fuentes de archivo como el pilar de la investigación histórica. Si bien esta exigencia 

aportó rigor crítico, también condujo a la marginación de todos aquellos aspectos de la 

vida social y cultural para los que no existían fuentes de ese tipo. Así, la historia de las 

costumbres, de las creencias, de la vida cotidiana o de la cultura popular quedó relegada 

a un segundo plano. Algunos manuales de gran influencia, como la Introduction aux 

études historiques de Langlois y Seignobos (1898), codificaron esta orientación, 

consolidando una visión de la disciplina centrada en los acontecimientos, practicando un 

análisis histórico englobado dentro de la etiqueta que posteriormente se generaría de 

histoire événementielle, que con el tiempo adquirió un cierto cariz peyorativo. 

Este marco hegemónico, no obstante, no estaba exento de críticas en su propio 

tiempo. Ya en el siglo XIX, autores como Jules Michelet o Jacob Burckhardt habían 

defendido una historia más amplia, que incorporara la cultura, la religión y las 

sensibilidades colectivas. En Francia, la naciente sociología, con nombres clave como los 

de Émile Durkheim y la Année Sociologique, ejercieron también una influencia decisiva 

en una nueva generación de historiadores, animándolos a colaborar más estrechamente 

con las ciencias sociales. Fue en este caldo de cultivo de cuestionamiento de esas fórmulas 

historiográficas tradicionales en el que, en las primeras décadas del siglo XX, Lucien 

Febvre y Marc Bloch, dos jóvenes medievalistas, empezaron a forjar un proyecto 

alternativo que cambiaría radicalmente el rumbo de la disciplina. 

Ambos coincidieron en Estrasburgo en los momentos inmediatamente posteriores 

a su definitiva anexión al estado francés, en un ambiente académico particularmente 

receptivo a la innovación, y en 1929 fundaron allí la revista Annales d’histoire 

économique et sociale. Desde su primer número proclamaron la necesidad de una 

“historia-problema” frente a la vieja “historia acontecimiento”. El objetivo era desplazar 

la mirada desde los hechos aislados hacia los procesos de larga duración y, sobre todo, 

abrir la disciplina al diálogo con la geografía, la economía, la sociología o la psicología. 

Lucien Febvre planteó con fuerza la necesidad de estudiar las mentalidades 

colectivas, es decir, los marcos de pensamiento que delimitan lo posible y lo imposible 

en una época. Su libro El problema de la incredulidad en el siglo XVI. La religión de 

Rabelai, que vio la luz en 1942, se convirtió en una obra emblemática. En él se preguntaba 

si un intelectual del Renacimiento podía ser realmente ateo y concluía que el ateísmo, en 



OCW – Universidad de La Laguna 

Historia de las mentalidades e historia cultural 

 

 

4 

 

el sentido moderno, era entonces impensable. Con ello introducía la noción de “utillaje 

mental”, ese repertorio de categorías y creencias compartidas que estructura la manera de 

comprender el mundo. 

Marc Bloch, por su parte, dio forma práctica a este programa en estudios como 

Los reyes taumaturgos, publicado en 1924, donde mostró cómo la creencia en los poderes 

curativos de los monarcas franceses e ingleses no era un simple residuo supersticioso, 

sino un elemento fundamental en la legitimación política de la monarquía. En La sociedad 

feudal, publicada en dos volúmenes entre 1939 y 1940, exploró la mentalidad que 

sustentaba las relaciones de dependencia y fidelidad entre señores y vasallos, revelando 

cómo valores como el honor o la solidaridad configuraban la vida social tanto como las 

estructuras materiales. 

Lo que unía a Febvre y Bloch era la convicción de que la historia debía aspirar a 

ser una historia total. Ya no se trataba de narrar acontecimientos en cadena, sino de 

comprender las experiencias humanas en su complejidad, integrando factores 

económicos, sociales, culturales y psicológicos. En ese marco, el estudio de las creencias, 

de las sensibilidades y de los imaginarios colectivos dejaba de ser marginal y se situaba 

en el centro de la investigación histórica. 

De este modo, los fundadores de Annales abrieron la puerta a una transformación 

que tendría un impacto profundo. Al reivindicar la legitimidad de objetos de estudio como 

la religiosidad popular, la vida cotidiana o los sistemas de creencias, y al recurrir a fuentes 

tan diversas como sermones, crónicas, iconografía o registros judiciales, sentaron las 

bases para lo que en las décadas siguientes se consolidaría y conocería como la historia 

de las mentalidades. 

 

2.2. Los años de la consolidación 

Tras la fundación de la revista Annales y las aportaciones fundacionales de Lucien 

Febvre y Marc Bloch, la corriente encontró un nuevo impulso con la figura de Fernand 

Braudel. Discípulo de Febvre, Braudel se convirtió en el principal referente de la segunda 

generación de Annales y en el historiador que consolidó el prestigio internacional de la 

escuela. Su gran obra, El Mediterráneo y el mundo mediterráneo en la época de Felipe 

II, de 1949, representó un manifiesto metodológico y una forma nueva de concebir el 

tiempo histórico y la perspectiva regional. 

Braudel distinguió entre tres niveles de temporalidad: la longue durée o tiempo 

casi inmóvil de las estructuras geográficas y culturales; el tiempo medio de las coyunturas 

económicas y sociales; y el tiempo corto de los acontecimientos políticos. Con esta 

estratificación del tiempo, desplazó el centro de gravedad de la disciplina desde los 

hechos concretos hacia los procesos de larga duración. En este marco, las mentalidades 

encontraron un lugar privilegiado de desarrollo. Concebidas como estructuras profundas 

y persistentes, podían estudiarse en paralelo a las estructuras geográficas o económicas, 

revelando a través de ese diálogo la continuidad de las formas de pensar, sentir y creer a 

lo largo de siglos. 

La influencia de Braudel se manifestó también en el auge de la historia 

socioeconómica y cuantitativa. A partir de los años cincuenta y sesenta, numerosos 

historiadores comenzaron a utilizar series estadísticas y documentación serial para 

abordar cuestiones relativas a la religiosidad, la muerte o los comportamientos colectivos. 

Testamentos, registros parroquiales, inventarios post-mortem y otros documentos 

notariales fueron analizados de manera sistemática para medir, por ejemplo, el número 

de misas encargadas en los testamentos, la evolución de las prácticas funerarias o la 



Prof.: R. González Zalacain,  

K. Rodríguez Wittmann, R. Villagrasa-Elías  

 

 

5 

 

difusión de determinados valores reflejada en las bibliotecas privadas, tratando de 

encontrar en la estadística patrones que permitieran interpretar estructuras de todo tipo. 

Este enfoque pretendía conferir un mayor rigor científico al estudio de lo mental, 

alejándolo de impresiones subjetivas y vinculándolo a tendencias medibles y 

representativas. La mentalidad colectiva dejó de ser un mero trasfondo cultural para 

convertirse en un objeto estructurante, cuya evolución lenta podía ser rastreada en 

relación con las transformaciones económicas, sociales y demográficas. 

La segunda generación de Annales, con Braudel a la cabeza, logró además 

consolidar institucionalmente el proyecto. La revista pasó a llamarse en 1946 Annales. 

Économies, Sociétés, Civilisations, reflejando la ampliación temática hacia terrenos como 

la demografía histórica, la historia agraria y, progresivamente, la historia de las 

mentalidades. Gracias a esta orientación, Annales atrajo a una generación de jóvenes 

investigadores interesados en integrar los métodos de las ciencias sociales con nuevas 

problemáticas culturales. 

Con todas estas iniciativas Braudel y sus discípulos dieron solidez y proyección 

internacional a la escuela. Mediante su insistencia en el estudio de las estructuras y en la 

larga duración, así como con el impulso a los métodos cuantitativos, ofrecieron un terreno 

fértil para que, a partir de los años sesenta y setenta, la historia de las mentalidades se 

afirmara como un campo autónomo. La idea de que los sistemas de creencias podían 

medirse, serializarse y analizarse en paralelo a los procesos socioeconómicos fue decisiva 

para su posterior auge con la tercera generación de Annales. 

 

2.3. La tercera generación y el auge de la historia de las mentalidades 

A partir de finales de la década de 1960, el devenir historiográfico dentro de la 

Escuela de los Annales comenzó a oscilar de nuevo. Si la segunda generación, encabezada 

por Fernand Braudel, había descendido al sótano de la historia para estudiar las bases 

materiales y económicas de la sociedad, la tercera generación sintió la necesidad de subir 

al desván y explorar el universo de la cultura, los símbolos y las creencias. Este 

desplazamiento supuso el apogeo definitivo de la historia de las mentalidades, 

consolidada como uno de los campos más innovadores de la historiografía del siglo XX. 

A diferencia de sus predecesores, esta nueva generación se caracterizó por una 

menor cohesión interna y una mayor diversidad de intereses. Ya no se definía por la lucha 

contra un antiguo régimen historiográfico, sino por una curiosidad expansiva que 

multiplicó los objetos de estudio. Como ha señalado Peter Burke, la tercera generación 

de Annales se distinguió por su policentrismo. Así, algunos de sus miembros radicalizaron 

el programa de Febvre y Bloch, ampliando el horizonte hacia la niñez, los sueños, el 

cuerpo o incluso los olores, mientras que otros retomaron dimensiones de la historia 

política o narrativa. Esa dispersión, lejos de debilitarla, marcó la vitalidad del 

movimiento. 

Los grandes referentes de esta etapa fueron figuras como Georges Duby, Jacques 

Le Goff, Philippe Ariès y Michel Vovelle, a los que habría que añadir la aportación 

decisiva de Emmanuel Le Roy Ladurie. Todos ellos llevaron los postulados de la historia 

de las mentalidades a su máximo desarrollo, explorando cómo los imaginarios colectivos, 

las sensibilidades y las prácticas simbólicas configuraban la experiencia histórica. 

Philippe Ariès revolucionó el estudio de la muerte y de la infancia. En El niño y 

la vida familiar en el Antiguo Régimen, que vio la luz en 1960, sostuvo la provocadora 

tesis de que el sentimiento de la infancia, tal como hoy lo entendemos, era una 

construcción relativamente tardía. Más tarde, en 1977, con El hombre ante la muerte 

mostró cómo las actitudes hacia la muerte habían variado profundamente, pasando de una 



OCW – Universidad de La Laguna 

Historia de las mentalidades e historia cultural 

 

 

6 

 

aceptación casi ritualizada en la Edad Media a una ocultación y prohibición en la sociedad 

contemporánea. Su trabajo evidenció que incluso las experiencias más universales 

estaban culturalmente mediadas. 

Los medievalistas Georges Duby y Jacques Le Goff abrieron nuevas sendas en la 

exploración del imaginario feudal. Duby, en obras como Los tres órdenes o lo imaginario 

del feudalismo, analizó las representaciones que sostenían la jerarquía social medieval, 

mostrando cómo los valores caballerescos, religiosos y de parentesco estructuraban la 

sociedad tanto como las bases económicas. Le Goff, por su parte, se convirtió en uno de 

los principales teóricos de la historia de las mentalidades. En una larga y fecunda 

trayectoria investigó la invención del purgatorio, las concepciones del tiempo y el papel 

de la memoria en la Edad Media. Ambos defendieron que las formas simbólicas no eran 

simples reflejos de una realidad material, sino fuerzas activas en la construcción histórica. 

Michel Vovelle, heredero de los métodos seriales de la segunda generación, aplicó 

el análisis cuantitativo al estudio de las mentalidades revolucionarias. Su investigación 

de miles de testamentos en la Provenza del siglo XVIII le permitió trazar un proceso de 

lo que denominó descristianización, así como la de la transformación de las actitudes ante 

la muerte en vísperas de la Revolución Francesa. De este modo, planteó la posibilidad de 

medir las sensibilidades colectivas a través de estas series documentales, combinando la 

herencia de la historia económica con la nueva atención a lo simbólico. 

Por último, Emmanuel Le Roy Ladurie llevó los presupuestos de la corriente al 

primer plano con Montaillou, aldea occitana, publicada en 1975. Basándose en una serie 

de registros inquisitoriales enormemente informativos reconstruyó la vida cotidiana y las 

creencias de una pequeña comunidad campesina del siglo XIV, dando voz al universo 

mental popular. Esta obra se convirtió en un emblema de la posibilidad de acceder al 

mundo subjetivo de hombres y mujeres corrientes a través de las fuentes judiciales. Y, 

aunque fue duramente criticada por otras perspectivas de análisis histórico, sigue siendo 

un trabajo con una profunda carga explicativa. 

La tercera generación supuso, en conjunto, una explosión temática y 

metodológica. Temas como los de la infancia, la muerte, el cuerpo, la religiosidad, la 

fiesta, la vida campesina o las actitudes colectivas se convirtieron en objetos de análisis 

preferente de la historia. Ningún aspecto de la experiencia humana parecía ya quedar 

fuera de alcance. Como han señalado Justo Serna y Anaclet Pons, esta fase fue también 

el momento en que la historia dialogó más intensamente con la antropología, dando lugar 

a una suerte de antropología histórica que exploraba las prácticas culturales desde una 

perspectiva etnográfica. 

Ahora bien, este éxito fue acompañado de críticas. Como veremos a continuación 

el concepto de “mentalidad” fue acusado de ser demasiado difuso, de transmitir una 

imagen excesivamente homogénea y estática en el tiempo de las sociedades, o de carecer 

de suficiente precisión analítica. Estas objeciones abrirían el camino hacia el tránsito a la 

historia cultural, más atenta a las representaciones, a los conflictos y a la pluralidad de 

voces. 

 

 

 

 

 

 

 

 



Prof.: R. González Zalacain,  

K. Rodríguez Wittmann, R. Villagrasa-Elías  

 

 

7 

 

3. De la historia de las mentalidades a la historia cultural 

El extraordinario éxito de la historia de las mentalidades durante los años setenta 

y ochenta marcó un punto de inflexión. El enfoque, que había sido revolucionario, 

comenzó a mostrar sus límites y a recibir críticas, muchas de ellas formuladas desde el 

interior de la propia tradición de Annales. Como se ha señalado, el concepto de 

“mentalidad” fue criticado por ser excesivamente impreciso, que corría el riesgo de 

transmitir la imagen de unas sociedades del pasado homogéneas y estáticas, sin atender a 

los conflictos internos ni a la capacidad de acción de los individuos. Hablar de “la 

mentalidad del siglo XVI”, por ejemplo, implicaba reducir a una categoría única las 

experiencias de clérigos y laicos, hombres y mujeres, elites y campesinos, de un tiempo 

y un lugar. 

Frente a estas objeciones, algunos historiadores propusieron reformular el 

enfoque. La figura más influyente fue Roger Chartier, que planteó sustituir el concepto 

de “mentalidad” por el de “representaciones”, más preciso y operativo. En obras como El 

mundo como representación y Cultura escrita, literatura y sociedad, Chartier defendió 

una historia cultural concebida como historia social de las representaciones, centrada en 

los usos sociales de los textos, en las prácticas de lectura y en los procesos de apropiación 

simbólica. Con ello, la cultura dejaba de entenderse como un trasfondo común y se 

concebía como un campo de lucha y negociación en el que diferentes actores sociales 

trataban de imponer sus significados. 

Así, la transición hacia la historia cultural no supuso una ruptura total, sino una 

reformulación. De esta manera se mantuvo la continuidad en el interés por lo simbólico, 

pero se produjo una ruptura en la forma de abordarlo. Ya no se trataba de identificar 

estructuras mentales colectivas y duraderas, sino de analizar representaciones múltiples y 

conflictivas, en constante disputa y circulación. 

 

3.1. El giro cultural e institucionalización internacional 

Este desplazamiento conceptual estuvo acompañado por el impacto del giro 

lingüístico, que puso de relieve que el lenguaje no es un medio transparente, sino que 

construye activamente la realidad social. También influyó la antropología cultural de 

Clifford Geertz, con su célebre definición de la cultura como una “trama de significados” 

que debe interpretarse mediante una “descripción densa”. A ello se añadieron los cultural 

studies, que introdujeron una fuerte dimensión política, al estudiar cómo el poder, la clase, 

el género o la etnia atraviesan la producción y el consumo cultural. 

El resultado fue una ampliación del campo historiográfico hacia temas como la 

identidad, el cuerpo, las emociones, el género o la memoria. Historiadoras e historiadores 

como Robert Darnton, Natalie Zemon Davis, Lynn Hunt y Carlo Ginzburg ofrecieron 

ejemplos paradigmáticos de esta nueva orientación. Darnton, en La gran matanza de 

gatos, mostró cómo los gestos simbólicos de los aprendices parisinos podían leerse como 

expresiones de conflicto social. Davis, en El regreso de Martin Guerre, reconstruyó un 

caso de suplantación de identidad en el siglo XVI para explorar la negociación de roles y 

discursos en el mundo rural. Hunt incorporó una perspectiva feminista y crítica al estudio 

de las emociones y del cuerpo, mientras que Ginzburg, con El queso y los gusanos, dio 

voz al molinero Menocchio para evidenciar la creatividad cultural de los sectores 

subalternos. 

Otro actor fundamental en esta transición fue Peter Burke, que se convirtió en uno 

de los principales divulgadores de la historia cultural. En obras como Formas de hacer 



OCW – Universidad de La Laguna 

Historia de las mentalidades e historia cultural 

 

 

8 

 

historia y Formas de historia cultural, sistematizó las aportaciones del giro cultural y 

difundió su alcance internacional, destacando la convergencia con disciplinas vecinas y 

la variedad de temas abordados, desde la lectura hasta el carnaval, desde la memoria hasta 

la traducción cultural. 

El paso de la historia de las mentalidades a la historia cultural coincidió, como se 

puede comprobar por los nombres que se acaban de citar, con un proceso de 

internacionalización. La historiografía francesa dejó de ser el único centro de referencia, 

y el nuevo paradigma se consolidó gracias a aportaciones procedentes de Estados Unidos, 

el Reino Unido, Italia y Alemania, además de expandirse hacia América Latina y otras 

regiones. Esta apertura permitió la aparición de una comunidad académica global que 

compartía problemáticas comunes, aunque con énfasis nacionales diversos. 

Finalmente, este giro cultural también se tradujo en un proceso de 

institucionalización académica. Desde los años ochenta se multiplicaron asociaciones, 

congresos y revistas especializadas. Entre las más destacadas se encuentran la 

International Society for Cultural History, fundada en 2008, así como publicaciones 

como Cultural and Social History, Cultural History o los Cahiers du Centre de 

Recherches Historiques. Estos foros dieron visibilidad y legitimidad al nuevo campo, 

asegurando su consolidación dentro de la historiografía internacional. 

En definitiva, lo que había comenzado como una revisión de la historia de las 

mentalidades se convirtió en una auténtica revolución historiográfica de alcance global. 

La historia cultural, con su atención a las representaciones, al lenguaje y a las prácticas 

simbólicas, ha dotado a la disciplina histórica de un marco más flexible, plural y 

dinámico, capaz de abordar la complejidad de las sociedades del pasado y del presente. 

 

 

4. Claves historiográficas 

 

4.1. Metodología y fuentes 

Una de las herencias más duraderas tanto de la historia de las mentalidades como 

de la historia cultural es su profunda renovación metodológica. Ambas corrientes se 

definen por su rechazo a la idea de que el pasado solo puede estudiarse a través de los 

documentos oficiales y por su apuesta por la interdisciplinariedad y la ampliación del 

repertorio de fuentes disponibles para el historiador. Esta apertura, que hunde sus raíces 

en los orígenes mismos de la Escuela de los Annales, se fue transformando a lo largo de 

las distintas generaciones, adaptando sus herramientas a los nuevos objetos de estudio y 

ampliando progresivamente lo que se entendía como el marco de funcionamiento 

epistemológico de la disciplina histórica. 

Desde los años fundacionales, Lucien Febvre y Marc Bloch insistieron en la 

necesidad de romper con la dependencia exclusiva de la documentación política y 

diplomática. Febvre, en su célebre estudio sobre la incredulidad en el siglo XVI, recurrió 

a la literatura de la época, entre las que destacaban las obras de Rabelais, para mostrar los 

límites de lo pensable en aquel contexto cultural. Bloch, en Los reyes taumaturgos, 

combinó crónicas oficiales, relatos hagiográficos, tradiciones populares e incluso 

representaciones iconográficas para reconstruir una creencia colectiva que legitimaba el 

poder real. Esta ampliación de horizontes incorporaba además herramientas procedentes 

de otras disciplinas, como la geografía histórica, la arqueología de los paisajes agrarios o 

la toponimia, todas ellas útiles para desentrañar aspectos de la experiencia humana que 

quedaban invisibles en los archivos estatales. 



Prof.: R. González Zalacain,  

K. Rodríguez Wittmann, R. Villagrasa-Elías  

 

 

9 

 

Con la segunda generación de Annales, con Braudel a la cabeza, la renovación 

metodológica se orientó hacia los métodos seriales y cuantitativos. La historia económica 

y demográfica puso en primer plano la explotación de registros parroquiales, censos, 

archivos notariales o listas de precios, utilizados para elaborar series estadísticas capaces 

de detectar tendencias de larga duración. Este enfoque también se aplicó al estudio de las 

mentalidades: a través de testamentos, registros funerarios o inventarios post-mortem era 

posible medir, por ejemplo, el número de misas encargadas, la difusión de determinados 

objetos religiosos o las variaciones en las prácticas devocionales. El objetivo era otorgar 

un fundamento empírico sólido al análisis de las sensibilidades colectivas, que dejaban 

de ser consideradas un mero trasfondo cultural para convertirse en objetos susceptibles 

de medición histórica. 

La tercera generación retomó el interés explícito por las mentalidades y combinó 

de manera fructífera las herramientas cuantitativas con un renovado impulso cualitativo. 

Michel Vovelle aplicó un análisis serial a miles de testamentos provenzales para estudiar 

la evolución de las actitudes ante la muerte y el proceso de descristianización en vísperas 

de la Revolución Francesa. Philippe Ariès, por su parte, recurrió a epitafios, iconografía 

funeraria y testimonios literarios para rastrear los cambios en las actitudes hacia la 

infancia y la muerte en Occidente. Jacques Le Goff exploró el purgatorio y las 

concepciones del tiempo en la Edad Media a partir de sermones, relatos religiosos y 

literatura popular, mientras que Emmanuel Le Roy Ladurie mostró en Montaillou cómo 

los registros inquisitoriales podían revelar el universo mental de una pequeña comunidad 

campesina del siglo XIV. Este equilibrio entre métodos cuantitativos y cualitativos se 

convirtió en una de las señas de identidad de la historia de las mentalidades, que buscaba 

tanto la representatividad estadística como la profundidad interpretativa. 

La transición hacia la historia cultural amplió aún más el repertorio metodológico. 

Roger Chartier propuso estudiar los usos sociales de la lectura y la escritura, y para ello 

recurrió a inventarios de bibliotecas, registros de edición, correspondencia privada y 

anotaciones marginales en los libros. Robert Darnton, en su investigación sobre la cultura 

clandestina del siglo XVIII, utilizó los archivos de la policía parisina para rastrear la 

circulación de obras prohibidas, mientras que Natalie Zemon Davis combinó documentos 

judiciales con narraciones populares para explorar la negociación cultural de identidades. 

Carlo Ginzburg, con El queso y los gusanos, demostró cómo un solo proceso inquisitorial 

podía iluminar la cosmovisión de un individuo y, al mismo tiempo, revelar las conexiones 

entre cultura erudita y cultura popular. 

En este contexto, la historia cultural incorporó además de manera decidida fuentes 

no escritas. La cartografía, por ejemplo, pasó a ser leída no solo como herramienta 

técnica, sino como representación cultural del espacio y del poder. Del mismo modo, las 

imágenes, los objetos de uso cotidiano, la arquitectura, las fiestas, los rituales o incluso la 

música y los rumores se integraron como testimonios legítimos del pasado. Se trataba, en 

definitiva, de comprender la cultura como un entramado de prácticas y representaciones, 

en el que cualquier vestigio material o simbólico podía ser utilizado como vía de acceso 

a la experiencia histórica. 

La trayectoria que va desde la historia de las mentalidades hasta la historia cultural 

refleja así un proceso continuo de apertura y diversificación de métodos y fuentes. Lo que 

comenzó como una ampliación de horizontes frente a la rigidez del positivismo 

decimonónico desembocó en un enfoque flexible e interdisciplinar, que combina lo 

cuantitativo con lo cualitativo y que reconoce en la diversidad de evidencias (textuales, 

materiales, visuales o cartográficas) la posibilidad de reconstruir no solo las estructuras 



OCW – Universidad de La Laguna 

Historia de las mentalidades e historia cultural 

 

 

10 

 

sociales, sino también las creencias, sensibilidades y representaciones que han dado 

forma a las sociedades del pasado. 

 

4.2. Debates y críticas 

La historia de las mentalidades, pese a su enorme influencia en la renovación de 

la historiografía del siglo XX, no estuvo exenta de críticas. Desde los años setenta, 

diversos historiadores comenzaron a señalar la indefinición del concepto mismo de 

“mentalidad”, que en algunos estudios se utilizaba para designar actitudes colectivas de 

larga duración, mientras que en otros se manejaba con referencia a sensibilidades 

compartidas o marcos de pensamiento más o menos conscientes. Esta vaguedad 

terminológica dificultaba su operatividad y la convertía en una categoría excesivamente 

flexible, susceptible de ser aplicada a casi cualquier fenómeno histórico, y por tanto 

escasamente útil como concepto teórico. 

Otra objeción recurrente fue la tendencia a presentar las mentalidades como 

bloques homogéneos y estables. Expresiones como “la mentalidad medieval” o “la 

mentalidad del siglo XVI” parecían ignorar las profundas diferencias sociales, de género, 

de clase o de región que atraviesan cualquier época. En este sentido, se reprochó a la 

historia de las mentalidades una cierta inclinación al esquematismo, que borraba los 

conflictos y reducía la diversidad de voces a una única sensibilidad dominante. Peter 

Burke, entre otros, subrayó el riesgo de convertir las mentalidades en una especie de 

psicología colectiva demasiado estática y poco atenta a la complejidad histórica. 

También se puso en cuestión la relación entre lo mental y lo material. Si la primera 

y segunda generación de los Annales habían insistido en el peso de las estructuras 

económicas y sociales, la historia de las mentalidades fue acusada en ocasiones de caer 

en un “culturalismo” desligado de las condiciones materiales. Por el contrario, otros 

críticos consideraron que los estudios de mentalidades tendían a subordinar lo simbólico 

a lo estructural, restándole autonomía. Estas tensiones reflejaban la dificultad de fondo 

de integrar de manera equilibrada lo económico, lo social y lo cultural en una historia 

verdaderamente total. 

La historia cultural, que heredó y reformuló muchos de los planteamientos de la 

historia de las mentalidades, tampoco escapó al debate. Su extraordinaria expansión 

temática y metodológica fue acompañada de acusaciones de dispersión y fragmentación. 

La apertura a nuevas fuentes y enfoques, aunque enriquecedora, llevó a algunos a hablar 

de un campo excesivamente heterogéneo, sin un núcleo común claramente definido. El 

riesgo, según ciertos críticos, era nuevamente que la historia cultural se convirtiera en una 

etiqueta demasiado amplia, capaz de abarcar cualquier objeto de estudio sin ofrecer un 

marco analítico sólido. 

Asimismo, el influjo del giro lingüístico y de los cultural studies provocó recelos 

en sectores más cercanos a la historia social. El énfasis en el lenguaje, las representaciones 

y los discursos fue visto por algunos como un desplazamiento excesivo hacia lo textual y 

lo simbólico, en detrimento de los procesos sociales y de las experiencias materiales. 

Estas críticas pusieron de manifiesto la necesidad de equilibrar la atención al poder del 

discurso con el reconocimiento de las condiciones históricas concretas en que se producen 

y circulan los significados. 

Finalmente, tanto la historia de las mentalidades como la historia cultural fueron 

cuestionadas por su relación con la política y la sociedad contemporánea. Algunos 

señalaron que, al centrarse en sensibilidades y representaciones, corrían el riesgo de 

perder de vista los grandes problemas sociales y políticos. Otros, en cambio, defendieron 



Prof.: R. González Zalacain,  

K. Rodríguez Wittmann, R. Villagrasa-Elías  

 

 

11 

 

que precisamente su valor residía en haber demostrado que las actitudes, las creencias y 

los imaginarios colectivos son dimensiones fundamentales para comprender los procesos 

históricos. 

En suma, los debates y críticas que han acompañado a estas corrientes son una 

muestra evidente de su trascendencia y vitalidad. Además, las objeciones, más que 

invalidar sus logros, han contribuido a afinar sus herramientas conceptuales y 

metodológicas, asegurando su vigencia en la investigación histórica contemporánea. 

 

 

 

5. Conclusiones 

Como hemos visto en estas páginas, en su cerca de un siglo de existencia la 

historia de las mentalidades y la historia cultural han transformado profundamente la 

manera en que concebimos y estudiamos el pasado. Desde su irrupción en el siglo XX 

como reacción a la historia política tradicional, estas corrientes ampliaron el campo 

historiográfico hacia dimensiones simbólicas, afectivas y cotidianas, revelando aspectos 

invisibles de la experiencia histórica que hasta entonces habían quedado fuera del análisis 

académico. 

La historia de las mentalidades permitió explorar las creencias colectivas, las 

sensibilidades compartidas y los imaginarios que estructuraban la percepción del mundo 

en distintas épocas. A través de investigaciones sobre la religiosidad, la muerte, la 

infancia o el tiempo, abrió un espacio para comprender cómo pensaban y sentían los 

hombres y mujeres del pasado. La historia cultural, por su parte, amplió ese horizonte al 

incorporar el análisis del lenguaje, de las representaciones y de las prácticas, en diálogo 

con la antropología, la sociología, la filosofía del lenguaje y los cultural studies. Este 

desplazamiento consolidó un enfoque más plural e interdisciplinar, capaz de atender tanto 

a los discursos como a las prácticas y a los contextos sociales en los que se producen. 

Conviene resaltar, eso sí, que se trata de una corriente que ha centrado buena parte 

de sus esfuerzos en el estudio del Antiguo Régimen en sentido amplio. Aunque 

encontramos aportaciones notables desde la historia antigua y proyecciones hacia la 

historia contemporánea, el impacto más significativo se ha producido en los estudios 

medievales y modernos, campos en los que se especializaron muchos de sus principales 

autores, y en los que, además, como señala Peter Burke, es más fácil elidir el papel de los 

grandes personajes, algo más complejo en los tiempos recientes. No es casual que obras 

de referencia como las de Georges Duby, Jacques Le Goff, Philippe Ariès o Emmanuel 

Le Roy Ladurie se enmarquen precisamente en este terreno, donde los análisis sobre de 

la religiosidad, la cultura popular, la muerte o el tiempo encontraron un campo 

especialmente fértil. 

En la actualidad, estas perspectivas siguen mostrando una notable vigencia. La 

historia de la memoria ha retomado el interés por los procesos de recordar y olvidar, tanto 

en el plano individual como en el colectivo, y ha evidenciado cómo el pasado se convierte 

en objeto de disputas políticas y culturales. La historia de las emociones lleva unos años 

analizando cómo se construyen socialmente los afectos, los miedos, las pasiones y los 

vínculos, mostrando que incluso lo aparentemente más íntimo tiene una dimensión 

histórica y contingente. La historia del cuerpo, por su parte, está revelando el modo en 

que las sociedades han regulado, representado y experimentado lo corporal en relación 

con el género, la sexualidad, la salud o el trabajo. Todas estas aproximaciones, entre otras 

varias, confirman que las sensibilidades colectivas, lejos de ser elementos accesorios, 

constituyen dimensiones esenciales de la experiencia humana. 



OCW – Universidad de La Laguna 

Historia de las mentalidades e historia cultural 

 

 

12 

 

Estas nuevas sensibilidades historiográficas enriquecen el conocimiento del 

pasado, pero también permiten comprender mejor el presente. En un mundo marcado por 

la diversidad cultural, los conflictos simbólicos y la centralidad de lo emocional en la vida 

pública, la historia de las mentalidades y la historia cultural ofrecen herramientas valiosas 

para interpretar los procesos históricos en toda su complejidad. 

Como conclusión de este apartado introductorio conviene poner en valor la idea 

de que, lejos de haber agotado su potencial, estas corrientes continúan evolucionando, 

dialogando con nuevas disciplinas y adaptándose a los desafíos del tiempo. Su legado no 

reside únicamente en los temas que han puesto en primer plano, sino también en la actitud 

crítica, abierta y reflexiva que han promovido en la investigación histórica. Esa apertura 

metodológica y conceptual, demostrando que el pasado solo puede comprenderse en toda 

su riqueza si se atiende tanto a las estructuras materiales como a los universos simbólicos 

que les dan sentido constituye, quizá, su contribución más duradera. 

 

 

Bibliografía básica 

Burke, Peter (1993). La revolución historiográfica francesa: La escuela de los Annales, 

1928-1989. Barcelona: Gedisa. 

Burke, Peter (2011). Formas de historia cultural. Madrid: Alianza Editorial. 

Hernández Sandoica, Elena (2015). Tendencias historiográficas actuales: Escribir 

historia hoy. Madrid: Akal. 

Poirrier, Pierre (2012). La historia cultural: ¿un giro historiográfico mundial? Valencia: 

Universitat de Valéncia. 

Serna, Justo y Pons, Anaclet (2013). La historia cultural: Autores, obras, lugares (2a 

edición). Madrid: Akal. 

 

 


