Departamento de
Geografia e Historia
Universidad de La Laguna

Historia de las mentalidades e historia cultural
Open Course Ware (OCW) — Universidad de La Laguna
Curso 2025-2026

Profesorado: Roberto J. Gonzélez Zalacain, Kevin Rodriguez
Wittmann y Raul Villagrasa-Elias

Bloque 2

INDIVIDUO Y COMUNIDAD:
ENTRE MATERIALIDAD Y REPRESENTACION SOCIAL

El presente bloque trata temas muy diversos, sin embargo, han de ser entendidos
en conjunto ya que marcan las relaciones entre los individuos, entre las comunidades y
entre individuos y comunidades: no se pueden entender las edades sociales sin la
concepcion variante de la familia en la historia; la familia no puede comprenderse sin
conocer las practicas sexuales; la conformacién de comunidades obedece siempre a
criterios de inclusion y otros de exclusion, etc. Por ese motivo, este bloque contiene siete
epigrafes para observar las jerarquias, diferencias y cohesion social de los grupos
humanos: 1) las edades sociales; 2) la familia; 3) la sexualidad; 4) vecinos y extranjeros;
5) otredad y exclusion social; 6) la materialidad: vivienda, alimentacion y vestido; y 7) la
fiesta y las celebraciones.

1. Las edades sociales (infancia, juventud, vejez)

El ciclo vital humano puede describirse desde una perspectiva bioldgica: infancia,
juventud, madurez y vejez aparecen como etapas ligadas a la evolucion del cuerpo que se
han concretado en representaciones culturales en practicamente todas las sociedades
histéricas. Este marco responde a una base natural compartida por toda la especie, pero
resulta insuficiente para entender como distintas sociedades han concebido el paso del
tiempo y el papel de los individuos en la comunidad.

De ahi procede el concepto de edades sociales, formulado en el dmbito de la
antropologia cultural. Un hito fundamental es la obra de Arnold van Gennep, Les rites de
passage (1909), donde se mostr6 que el ciclo vital humano estaba atravesado por rituales
que marcan el trdnsito de un estatus a otro: nacimiento, pubertad, matrimonio,
maternidad/paternidad y muerte. Estos ritos no solo acompafiaban los cambios biologicos,
sino que otorgaban reconocimiento social a la nueva posicion del individuo dentro del
grupo.

La antropologia estructural de Claude Lévi-Strauss profundiz6 esta perspectiva al
situar las edades de la vida dentro de un sistema més amplio de estructuras de parentesco
y de intercambio simbolico (Les structures éléementaires de la parenté, 1949). Para Lévi-
Strauss, el parentesco no se limita a un hecho bioldgico, sino que constituye un entramado
cultural que define obligaciones, prohibiciones (como el tabu del incesto) y alianzas. Para
esta corriente interpretativa, la organizacion de la vida por edades se comprende como



Departamento de
Geografia e Historia OCW — Universidad de La Laguna
Universidad de La Laguna Historia de las mentalidades e historia cultural

parte de una red de relaciones que regula la continuidad del grupo y la transmision de
valores.

Afios mas tarde, otra de las voces mas significativas de la antropologia y
sociologia francesas del siglo XX, Pierre Bourdieu, aport6 una mirada critica al insistir
en que las categorias de edad son construcciones sociales sometidas a relaciones de poder
y habitus. En textos como Esquisse d'une théorie de la pratique (1972) o en sus estudios
sobre la sociedad cabila, mostrd como la division por edades estructura la vida cotidiana
y legitima las jerarquias sociales. En este sentido, ser joven o viejo no es solo un dato
biologico, sino una posicion social que confiere o limita autoridad, acceso a recursos y
prestigio en cada sociedad y, por tanto, se constituye como elemento susceptible de ser
analizado para una mejor comprension de cada sociedad.

Estos planteamientos fueron decisivos para la historiografia de las décadas finales
del siglo pasado, en particular para la historia de las mentalidades y la historia cultural,
que tomaron prestadas las herramientas de la antropologia para analizar el pasado
europeo. Asi, la infancia, la juventud o la vejez se entienden no solo como momentos de
crecimiento corporal, sino como categorias historicas y culturales, moldeadas por rituales,
instituciones y representaciones que les confieren sentido en cada contexto.

La historia de las mentalidades supo reconocer la fertilidad de estas herramientas
antropologicas para pensar la experiencia historica. Michel Vovelle, Philippe Ari¢s o
Georges Duby mostraron en muchos de sus trabajos que fenomenos como la infancia, la
juventud o la vejez no son etapas naturales de la vida humana, sino que conforman
construcciones sociales dotadas de valores y significados, perceptibles en la iconografia,
en las practicas religiosas, en la vida doméstica o en los discursos normativos. La historia
cultural ha profundizado en este camino, explorando cdmo imagenes, representaciones,
rituales y lenguajes produjeron y transformaron las concepciones de cada edad de la vida.

Gracias a este didlogo con la antropologia, la historiografia ha podido proponer,
con los debates que veremos mas adelante, que la infancia se inventa como etapa
diferenciada en la Europa moderna, que la juventud medieval se configura mas como una
funcion social (aprendiz, soldado, criado) que como una edad biologica, o que la vejez
oscila entre la dignidad del consejo y el estigma de la carga improductiva.

En suma, las “edades sociales” nos recuerdan que, aunque el cuerpo humano
marca ritmos inevitables, la forma de entender estos cambios, y la vida en general, esta
siempre mediada por la cultura. La historia de las mentalidades y la historia cultural, al
incorporar las categorias analiticas de la antropologia, han hecho posible estudiar no solo
cdmo se vivia, sino cdmo se pensaba y se sentia la vida en el pasado.

1.1. Las edades sociales en la Antigiiedad

En el mundo antiguo, la vida de las personas se estructuraba en etapas que, aunque
enraizadas en la biologia, adquirian significados culturales, juridicos y religiosos
especificos. El significado y valor social de esta segmentacion estaban determinados por
dos factores cruciales: el género y la condicion de libre o esclavo.

La infancia constituye un ejemplo paradigmatico de esta idea, concebida como un
periodo de fragilidad y dependencia, en el que el nifio debia ser aceptado y legitimado
por la comunidad. En la Grecia clasica, la pertenencia del recién nacido a la polis no era
inmediata ni automatica. Tras el parto, el nifio era presentado al oikos y podia ser expuesto
o rechazado por decision del padre, un gesto que expresaba la supremacia del linaje y la
potestad patriarcal sobre la mera biologia. Si era aceptado, se realizaban ceremonias como
la amphidromia (la presentacion del recién nacido, llevado en torno al hogar doméstico)



Departamento de
Geggra_ﬂa e Historia Prof.: R. Gonzalez Zalacain,
Universidad de La Laguna K. Rodriguez Wittmann, R. Villagrasa-Elias

y la inscripcion posterior en la phratria (fratria), que confirmaba al nifio como miembro
legitimo de la comunidad civica. Sin embargo, este proceso tenia un marcado sesgo de
género: la legitimacion plena estaba pensada sobre todo para los varones, destinados a
heredar el patrimonio, transmitir el linaje y convertirse en ciudadanos. Las nifias, aunque
igualmente sometidas a la decision paterna sobre su aceptacion, no accedian a la fratria
ni a la ciudadania, y su integracion se limitaba al espacio doméstico y a su futuro papel
en el matrimonio. De este modo, los ritos de presentacion y de reconocimiento no solo
afirmaban la pertenencia del individuo a la familia y a la ciudad, sino que también
subrayaban desde el inicio la desigual valoracion social de nifios y nifas, prefigurando
los roles diferenciados que cada uno ocuparia en la vida adulta.

En Roma, el proceso fue similar, aunque revestido de otros simbolos. El padre
ejercia la patria potestas, que incluia incluso el derecho de vida o muerte sobre el recién
nacido. Solo tras la ceremonia de aceptacion —cuando el padre levantaba al nifio del
suelo (tollere liberum)— este era incorporado formalmente a la familia y, por extension,
a la sociedad romana. La nomenclatura (atribucion del nombre en los dies lustrici, al
octavo o noveno dia tras el nacimiento) constituia otro rito fundamental: dar un nombre
significaba conferir identidad social y juridica. Pero este reconocimiento también estaba
atravesado por la diferencia de género. Para los varones, el nombre implicaba la entrada
en la linea de descendencia y la futura posibilidad de acceder a la ciudadania, con todos
los derechos politicos y juridicos que ello suponia. En el caso de las nifias, en cambio, la
aceptacion tenia un alcance mas restringido: su identidad quedaba inscrita dentro de la
domus y del linaje paterno, pero sin la proyeccioén hacia la esfera publica. El nombre
confirmaba su pertenencia a una familia, no a una comunidad politica, y su destino social
estaba orientado hacia el matrimonio y la reproduccion. Asi, los mismos ritos de
aceptacion y nominacion que convertian al recién nacido en sujeto reconocido reforzaban,
desde el inicio, la desigual trayectoria vital de hombres y mujeres en la sociedad romana.

Estos gestos muestran que la biologia por si sola no bastaba. El nacimiento debia
ser ratificado por un reconocimiento social y juridico, sin el cual el nifio permanecia en
una condicion de anonimato o incluso de exclusion. En Gltima instancia, lo que convertia
al recién nacido en persona no era Unicamente el hecho natural de la vida, sino su
insercion en una red de parentesco, de rituales y de instituciones que le conferian un lugar
en la comunidad. Sin embargo, esa condicion de “persona” no era idéntica para todos:
desde el inicio se establecia una clara distincion de género. Para los varones, el
reconocimiento abria el camino a la plena integracion en la esfera civica y politica, como
futuros ciudadanos llamados a participar en la vida publica. Para las mujeres, en cambio,
la legitimacion garantizaba su pertenencia al oikos o a la domus, pero su horizonte social
quedaba restringido al &mbito doméstico y familiar. Asi, los ritos de aceptacion no solo
afirmaban la prioridad del vinculo social sobre el hecho bioldgico, sino que también
fijaban, desde el primer momento de la existencia, las trayectorias diferenciadas de
hombres y mujeres dentro del orden social antiguo.

La juventud, por su parte, no se definia por un tramo de edad cronologica fijo,
sino por el cumplimiento de funciones sociales especificas que transformaban al
adolescente en miembro activo de la comunidad. Se trataba menos de una etapa
intermedia prolongada —como la adolescencia moderna— y mdas de un rito de paso
colectivo, que conferia al joven un nuevo estatus juridico, politico y militar.

En la Grecia clasica, dentro de la notable variabilidad que podia haber entre
practicas de diferentes poleis, como puede ser por ejemplo el caso de Atenas o Esparta,
la institucion de la efebia resulta paradigmatica. Se trataba de un periodo de formaciéon



Departamento de
Geografia e Historia OCW — Universidad de La Laguna
Universidad de La Laguna Historia de las mentalidades e historia cultural

militar y civica que los varones atenienses atravesaban al alcanzar la pubertad, en torno a
los 17-18 afos. Durante dos afos, los jovenes eran instruidos en el uso de las armas, en
la defensa de las fronteras y en las normas de la vida ciudadana. Este aprendizaje no era
solo técnico, era, sobre todo, una integracion ritual en la polis. Mediante juramentos
solemnes, desfiles y entrenamientos publicos, el efebo dejaba atras el mundo infantil y se
convertia en defensor de la ciudad, con lo que adquiria también visibilidad politica y
simbolica. La juventud era, ante todo, un tiempo de socializacioén en valores colectivos
—el honor, la disciplina, la pertenencia a la comunidad civica— antes que un intervalo
de transicion psicologica o bioldgica.

Pero esta concepcion también estaba marcada de forma clara por el género.
Mientras los varones atravesaban un proceso publico de integracion en la ciudadania y
adquirian reconocimiento como futuros guerreros y ciudadanos, las jovenes mujeres
seguian un itinerario distinto y mucho mas restringido. Su paso a la edad adulta se
vinculaba principalmente al matrimonio, que solia concertarse poco después de la
pubertad, y a la maternidad, funciones esenciales para la reproduccion del oikos y de la
comunidad. En lugar de ceremonias publicas, su transito quedaba marcado por rituales
domésticos y religiosos —como la consagracion del cabello a Artemisa o los ritos
nupciales— que las inscribian en un horizonte de fecundidad y de servicio a la familia.
Asi, la efebia no solo revelaba la importancia de la juventud como edad social en Grecia,
sino también la desigualdad estructural de género: mientras que los varones eran
formados como ciudadanos visibles en el espacio politico y militar, las mujeres eran
integradas en un destino privado y doméstico, necesario para la comunidad, pero
invisibilizado en el orden civico.

En Roma, el equivalente simbdlico lo constituia la ceremonia de la toga virilis.
En torno a los 14-16 afos el muchacho abandonaba la foga praetexta (con franjas parpura,
usada por nifios y magistrados) y vestia por primera vez la toga blanca, signo de su
condicién de ciudadano. Este gesto marcaba su entrada en la vida publica, pues desde ese
momento podia inscribirse en el censo, integrarse en los comicios y, mas adelante, aspirar
a responsabilidades politicas y militares. La entrega de la toga estaba acompafiada de
rituales familiares y comunitarios, tales como sacrificios, banquetes o procesiones, que
confirmaban que el joven dejaba de estar bajo la tutela doméstica para convertirse en actor
de la res publica.

La experiencia femenina, por su parte, seguia un camino distinto. Las muchachas
romanas no tenian un rito equivalente que las vinculara con la vida politica, ya que su
transito a la edad adulta se asociaba sobre todo al matrimonio, que solia concertarse poco
después de la pubertad. En lugar de la toga, el simbolo de este paso era el velo nupcial
(flammeum) y los rituales vinculados a las bodas, mediante los cuales la joven pasaba de
la tutela paterna a la del marido. La mujer era integrada en la comunidad a través de su
funcién doméstica y reproductiva. Asi, la toga virilis y el flammeum representaban dos
itinerarios de juventud profundamente asimétricos: uno orientado a la visibilidad publica
y al ejercicio de la ciudadania, el otro al &mbito privado y familiar, igualmente necesario
para la perpetuacion del orden social, pero invisibilizado en el marco politico de Roma.

La madurez, por su parte, era concebida como el momento de plenitud vital y
social. En Roma, este estado se alcanzaba cuando el varon se convertia en pater familias,
figura central del derecho y de la vida doméstica. No solo era esposo y padre, sino también
propietario y, en esencia, autoridad suprema sobre todos los miembros de la domus: hijos,
esposa, esclavos, libertos y clientes. La patria potestas le conferia un poder absoluto, que
podia extenderse incluso al derecho de vender, repudiar o castigar a los suyos. Esta



Departamento de
Geggra_ﬂa e Historia Prof.: R. Gonzalez Zalacain,
Universidad de La Laguna K. Rodriguez Wittmann, R. Villagrasa-Elias

autoridad no era fruto solo del afecto familiar, sino de una delegacion de la ciudad, que
lo reconocia como responsable juridico y moral de todo su grupo doméstico.

El pater familias representaba en si mismo la familia entera, tanto en lo privado
como en lo publico. Era ¢l quien respondia en los tribunales, administraba el patrimonio
y ejercia la domenica potestas sobre los esclavos y la tutela sobre los alieni iuris. Su
muerte, al liberar a los descendientes de esta tutela, marcaba la emancipacion y el
nacimiento de nuevas unidades familiares. La madurez era también el momento en que el
ciudadano ejercia plenamente sus derechos civicos. Portar la toga virilis no bastaba. Se
esperaba que el hombre ya asentado en su casa y en su linaje asumiera su papel en la vida
politica y militar. En la préctica, los cargos publicos estaban reservados a las familias mas
poderosas, pero constituian un ideal compartido.

En el mundo griego, los poetas arcaicos como Hesiodo describieron la vejez como
una etapa “triste y miserable”, marcada por la debilidad fisica y la dependencia. La
literatura comica y algunos idilios de Tedcrito ridiculizaban a los viejos como charlatanes
y presuntuosos. No obstante, en el plano civico y aristocratico, el anciano podia encarnar
la dignidad y la prudencia. Homero ya habia representado a Néstor como consejero
experimentado, y en la tragedia clasica se recurre a menudo a ancianos como embajadores
o consejeros sabios. Euripides lo formula claramente: “El corazon de los jovenes es
inestable; el anciano, en cambio, sopesa sus actos para que el resultado sea el mejor para
todos”.

En la Grecia clésica, la juventud se concebia como la edad de la fuerza fisica, del
arrojo militar y de la competencia atlética, donde el individuo demostraba su valor en el
campo de batalla y en los juegos. La vejez, por el contrario, representaba la madurez de
la experiencia, la prudencia del consejo y la capacidad de orientar a la comunidad desde
el saber acumulado. No se trataba de una etapa de retiro, sino de una edad que adquiria
una funcidn publica distinta: la de guiar y aconsejar.

Algunas instituciones plasmaron esta vision de manera paradigmatica. En Esparta,
por ejemplo, la gerusia reunia a veintiocho ancianos mayores de sesenta afios junto a los
dos reyes, formando un 6rgano supremo de deliberacion. Los miembros de este consejo
eran elegidos de por vida, en reconocimiento a la sabiduria adquirida a lo largo de sus
trayectorias vitales. La longevidad no era entendida como un limite, sino como garantia
de madurez y de independencia frente a las pasiones juveniles.

En este marco, la vejez se concebia como un capital politico y moral. El anciano
era depositario de la memoria de la ciudad y testigo de las transformaciones colectivas, y
por ello podia ofrecer a la comunidad la continuidad de sus tradiciones y la estabilidad de
sus instituciones. La polis encontraba en los mayores un vinculo entre pasado y presente,
entre la historia de los antepasados y las decisiones que aseguraban el porvenir.

En Roma la situacion era igualmente dual y compleja. Durante la Republica, la
vejez era practicamente sinonimo de autoridad politica y prestigio social. El Senado —
cuyo nombre mismo procede de senex, “viejo”— estaba compuesto por aquellos que
habian culminado el cursus honorum y encarnaban la cuspide de la vida publica. Se
esperaba de ellos prudencia, mesura y experiencia en la gestion de la res publica. La
gravitas, esa seriedad moral que definia el ethos romano, se asociaba de manera casi
natural con la edad avanzada. Asi, el anciano debia hablar con ponderacion, recordar los
precedentes y transmitir a los mas jovenes las lecciones de la historia. Sin embargo, junto
a esa veneracion institucional y a la imagen idealizada del senex como pilar de la
comunidad, la literatura y la cultura popular ofrecieron un contrapunto critico. Autores



Departamento de
Geografia e Historia OCW — Universidad de La Laguna
Universidad de La Laguna Historia de las mentalidades e historia cultural

como Plauto en la comedia o Juvenal en la satira se complacian en ridiculizar la
decrepitud, la impotencia sexual, la avaricia o la obstinacion de los viejos.

Con el advenimiento del Imperio, el escenario se modifico. Aunque muchos
ancianos conservaron cargos magistraturales, ocuparon gobernaciones o incluso
alcanzaron longevidad en funciones publicas, la centralizacion del poder en torno a la
figura del emperador redujo en parte el peso politico de la edad. El Senado perdi6
autonomia y, con ello, se debilito el vinculo casi natural entre vejez y autoridad politica.
En este nuevo marco, los mayores siguieron siendo respetados como simbolos de
tradicion, pero se acentuaron también las criticas a su rigidez, su conservadurismo y su
supuesta incapacidad para adaptarse a los tiempos. La figura del anciano qued¢ atrapada
entre dos polos. De un lado, el prestigio de una vida consagrada al servicio del Estado; de
otro, la satira y el desprecio que subrayaban los limites de la vejez y cuestionaban su
utilidad en un mundo politico cada vez mas dominado por la voluntad imperial.

En conjunto, la Antigiiedad muestra como las edades sociales no dependian de un
computo cronologico estricto, sino de ritos de paso y de las funciones sociales atribuidas
en cada momento del ciclo vital. La aceptacion del recién nacido por el padre, la
amphidromia griega o el dies lustricus romano convertian la biologia en pertenencia
social; la efebia ateniense o la imposicion de la foga virilis en Roma abrian la puerta a la
ciudadania y a la defensa de la comunidad; la madurez se afirmaba en la autoridad del
paterfamilias sobre la domus y en la plena participacion politica; la vejez, finalmente,
oscilaba entre la dignidad del consejo y la desvalorizacion de la decrepitud. Sin embargo,
todos estos ritos y etapas estaban profundamente atravesados por la diferencia de género.
Mientras que los varones recorrian un itinerario publico, orientado a la ciudadania, la
guerra y la politica, las mujeres seguian un ciclo paralelo, marcado por el matrimonio y
la maternidad como ritos de paso esenciales, y por la gestion del hogar como espacio de
realizacion social. La infancia femenina quedaba bajo la autoridad paterna y no accedia a
la fratria o al censo; la juventud encontraba su principal rito de transito en la boda, no en
la integracion politica; la madurez se ejercia en el &mbito doméstico, como matrona y
transmisora de valores familiares; y la vejez podia conferir respeto dentro de la domus,
pero nunca se transformaba en capital politico institucionalizado. Asi, el ciclo vital en la
Antigiiedad no solo articulaba la vida en edades sociales, sino que reproducia desde el
nacimiento la desigual distribucioén de papeles y prestigio entre hombres y mujeres.

La vida, en consecuencia, se concebia como un itinerario de integracion
progresiva en la familia y en la comunidad politica, donde cada etapa suponia un nuevo
grado de derechos y de deberes. Mas alla del desarrollo bioldgico, lo decisivo era el
reconocimiento social y juridico que otorgaba identidad al individuo dentro de su grupo.
Esta logica muestra hasta qué punto las culturas antiguas entendieron la existencia
humana como un proceso de socializacion escalonada, en el que la condicidon de nifo,
joven, adulto o anciano se definia menos por la edad natural que por el papel asignado
dentro de la colectividad.

1.2. Las edades sociales en la Edad Media

En la Europa medieval, las etapas de la vida también se definian menos por la
cronologia bioldgica que por las funciones sociales, los ritos religiosos y las estructuras
de parentesco. La vida se concebia como un proceso de integracion gradual en la familia
y en la comunidad, y cada edad estaba marcada por simbolos y practicas que conferian
identidad y estatus. Conviene, no obstante, subrayar que en el transcurso de los



Departamento de
Geggra_ﬂa e Historia Prof.: R. Gonzalez Zalacain,
Universidad de La Laguna K. Rodriguez Wittmann, R. Villagrasa-Elias

aproximadamente diez siglos englobados en ese periodo se produjeron notables
transformaciones. No es lo mismo hablar de la alta Edad Media, marcada por la herencia
del mundo romano y las estructuras germanicas, que del pleno medievo de los siglos XII
y XIII, con la consolidacion de las ciudades y de las instituciones eclesiasticas, o de la
baja Edad Media, cuando las crisis demograficas y econdmicas introdujeron cambios en
la percepcion de la infancia, la juventud y la vejez.

Estas transformaciones afectaron de manera diferenciada a hombres y mujeres.
Para los varones, las edades sociales se organizaban en torno al trabajo agricola o
artesanal, la milicia, la participacion en cofradias o concejos urbanos y, en algunos casos,
el acceso a los oficios eclesidsticos. Para las mujeres, en cambio, la cronologia vital estaba
mucho mas ligada al ciclo biolégico y a las funciones familiares: la pubertad marcaba la
edad del matrimonio, la madurez coincidia con la maternidad y la gestion del hogar, y la
vejez conferia cierta autoridad en el ambito doméstico, aunque rara vez se traducia en
protagonismo publico. A lo largo del milenio medieval, estas diferencias se mantuvieron,
aunque variaron en intensidad segun el contexto: en el mundo campesino, el trabajo
compartido hacia visibles las tareas femeninas; en las ciudades, la integracion de viudas
y esposas en los talleres artesanales otorgd nuevas formas de presencia econdomica; y en
los ambitos religiosos, las mujeres pudieron encontrar espacios de accidon en conventos o
movimientos espirituales.

La infancia en los siglos medievales fue interpretada, en primer lugar, como un
periodo de fragilidad. Las altisimas tasas de mortalidad infantil hacian de los primeros
afios de vida un tiempo incierto, en el que el nifio podia quedar reducido al anonimato si
no sobrevivia a las enfermedades mas comunes. Philippe Ari¢s, en su influyente obra
L’enfant et la vie familiale sous [’Ancien Régime (1960), sostuvo la tesis de que la infancia
medieval apenas existia como categoria diferenciada. Segin ¢l, los nifos, una vez
superada la dependencia fisica, eran absorbidos rapidamente por el mundo adulto,
participando en sus tareas, juegos y formas de sociabilidad. Para Aries, por tanto, la
familia tradicional no estaba organizada en torno al nifio, y el afecto hacia €l era reducido,
en buena medida porque su presencia en la memoria social era breve y fragil.

Esta tesis tuvo una enorme repercusion, pues invitaba a reflexionar sobre la
infancia como una invencion historica, surgida solo en la modernidad. Sin embargo, ha
sido también muy discutida. Estudios posteriores, como los de Shulamith Shahar, en
Childhood in the Middle Ages (1990), o Albrecht Classen, en Childhood in the Middle
Ages and the Renaissance (2005), han mostrado que si existia una conciencia medieval
de la especificidad infantil. Los tratados médicos distinguian etapas de crecimiento con
pautas diferenciadas. Los pedagogos y moralistas, como Hugo de San Victor, elaboraban
consejos para la educacion segun la edad. Y la iconografia religiosa, especialmente la
devocion al Nifio Jesus y a la Virgen con el Nifio, otorgaba al nifio un lugar destacado en
la sensibilidad colectiva.

De este modo, frente a la vision de Aries, las investigaciones mas recientes
apuntan a que la infancia medieval no estaba ausente, sino que se entendia de un modo
distinto, mas integrada en el ciclo familiar y comunitario que aislada en un espacio
afectivo y protector. La socializacion temprana —en el campo, como ayudante en las
labores agricolas, o en la ciudad, como aprendiz o criado— no implicaba indiferencia
hacia los nifios, sino que respondia a las ldgicas econdémicas y sociales de la época. Solo
una minoria accedia a la escuela, cuya expansion a partir del siglo XII y XIII, ligada a las
escuelas catedralicias y al surgimiento de las universidades, marcéd una diferencia clara
entre los hijos de las elites y los del pueblo llano.



Departamento de
Geografia e Historia OCW — Universidad de La Laguna
Universidad de La Laguna Historia de las mentalidades e historia cultural

Los ritos religiosos reforzaban esta integracion. El bautismo y la confirmacion no
solo tenian un valor espiritual, sino que sefialaban la entrada del nifio en la comunidad de
los fieles, otorgandole identidad social. Asi, la infancia medieval se definia menos por la
cronologia bioldgica que por los rituales y practicas colectivas que la sociedad utilizaba
para reconocer al nifio y darle un lugar en el orden social.

La juventud en los siglos medievales también se definia principalmente por las
funciones sociales desempefniadas. Conocemos mucho mejor los siglos bajomedievales,
que nos muestran al joven como aprendiz en un taller, sirviente en una casa sefiorial,
soldado en la milicia o novicio en un convento. De este modo, la juventud era menos una
edad intermedia que una etapa de formacién y servicio, en la que el individuo se preparaba
para la madurez. Como ha mostrado Maria del Carmen Garcia Herrero, se trataba de una
edad flexible y moldeable, que se prolongaba hasta el matrimonio y que se concebia como
un transito hacia la plena integracion social. Los ritos colectivos reforzaban este estatus:
el ingreso en un gremio, la toma de armas o de habitos religiosos, o el matrimonio, que
constituia el rito de paso por excelencia.

En el mundo urbano proliferaron las cofradias y sociedades juveniles,
documentadas en Aragon y otras regiones, con jerarquias, estatutos y rituales propios.
Estas agrupaciones organizaban bailes dominicales, procesiones y celebraciones festivas,
en las que los jovenes desempefiaban funciones de cohesion y control moral de la
comunidad. También en el calendario liturgico y carnavalesco los mozos tenian un papel
destacado, a veces ambivalente: podian representar la fuerza regeneradora de la
comunidad, pero también encarnar el desorden y la transgresion.

No obstante, este modelo de juventud estaba pensado sobre todo para los varones.
Para las mujeres, la trayectoria era distinta: su juventud se consideraba concluida con el
matrimonio, que solia producirse poco después de la pubertad. Mientras los mozos podian
permanecer durante afios como aprendices, soldados o miembros de cofradias, las mozas
tenian un margen mucho mas estrecho y sus ritos de paso estaban ligados a laboday a la
maternidad. La participacion femenina en fiestas y celebraciones juveniles estaba
regulada por estrictas normas de decoro y subordinada a la vigilancia comunitaria, que
veia en la virginidad y la honra las claves de su valor social. Asi, mientras los jovenes
varones encontraban en la milicia, los gremios o las cofradias espacios de afirmacion y
visibilidad, las mujeres jovenes transitaban directamente del ambito familiar al conyugal,
con escasa autonomia intermedia.

La historiografia ha subrayado esta doble condicion. La juventud masculina fue
fuerza de trabajo y defensa, imprescindible para sostener el sistema econdmico y militar,
pero también etapa asociada al desorden, la violencia y la sexualidad no regulada. Como
recuerda Philippe Ari¢s, no existia ain una nociéon moderna de “adolescencia
prolongada”; la juventud era, mas bien, un rito de paso funcional hacia la vida adulta. Sin
embargo, nuevamente los estudios posteriores han matizado esta vision, mostrando que
las sociedades medievales reconocian la especificidad de los mozos y doncellas, con
practicas educativas, normativas morales y espacios festivos propios.

La madurez representaba la plenitud de la vida social en la Edad Media, la etapa
en que el individuo alcanzaba la maxima responsabilidad econdémica, familiar y
comunitaria. El adulto se convertia en cabeza de un hogar o miembro plenamente activo
de la colectividad. En el mundo campesino, la madurez se asociaba estrechamente al
matrimonio: solo al casarse se reconocia al hombre como independiente y capaz de
sostener una unidad doméstica. En las ciudades, este reconocimiento pasaba por la
integracion en un gremio o corporacion profesional, que conferia al artesano un lugar
definido dentro del entramado urbano.



Departamento de
Geggra_ﬂa e Historia Prof.: R. Gonzalez Zalacain,
Universidad de La Laguna K. Rodriguez Wittmann, R. Villagrasa-Elias

A partir del siglo XI, la consolidacion de la patrilinealidad y la implantacion de la
primogenitura reforzaron el papel de los varones como depositarios del linaje y del
patrimonio, al tiempo que limitaban la autonomia de las mujeres y de los hijos
segundones. Como han mostrado los trabajos desarrollados con la apoyatura de conceptos
tomados de la antropologia, la organizacion del parentesco y de la herencia fue decisiva
para estructurar el ciclo vital. En buena parte de la Europa medieval el primogénito
asumia la herencia familiar y la jefatura del linaje, mientras que los demas hijos quedaban
orientados hacia el servicio, la milicia o la vida religiosa. En otros lugares, como por
ejemplo en la propia Castilla, aunque la legislacion prescribia otras formulas la practica
social fue intentando implementar estrategias similares, como lo demuestra el desarrollo
del mayorazgo en los siglos finales del medievo.

La madurez implicaba también deberes colectivos que iban mas alld de la familia,
ya que incluia contribuir al sostenimiento de la parroquia y de las fiestas religiosas, pagar
tributos al sefior, participar en la defensa de la aldea o de la ciudad, y ejercer cargos
concejiles cuando correspondia. Como afirm6 Georges Duby, en la sociedad feudal la
madurez equivalia a la plena insercion en las redes de dependencia y de poder, tanto en
el ambito rural como en el urbano. Era, en definitiva, la etapa en la que se concentraban
las responsabilidades economicas, familiares y civicas, y en la que el individuo alcanzaba
su maximo prestigio social. La madurez no era solo el momento de la productividad y de
la reproduccion biologica, sino sobre todo el de la reproduccion social, pues aseguraba la
continuidad del linaje, la estabilidad de la comunidad y el cumplimiento de los deberes
colectivos.

La vejez en la Edad Media se concebia de manera ambivalente, oscilando entre el
respeto y el desprecio, entre la dignidad y la marginacion. Por un lado, se valoraba al
anciano como simbolo de sabiduria, experiencia y memoria colectiva. En el marco
familiar podia desempefiar un papel de consejero, arbitro de disputas o guardian de la
tradicion; en la aldea, podia ser llamado a participar en decisiones comunitarias; y en el
clero o en la nobleza, no faltan ejemplos de ancianos que conservaron cargos relevantes,
prelados de larga edad o sefiores que seguian ejerciendo su autoridad. Georges Duby
sefialaba que la figura del anciano servia como punto de referencia en un mundo donde
la memoria oral era fundamental para la transmision de valores y saberes.

Por otro lado, la vejez podia ser percibida como una carga improductiva, sobre
todo cuando los recursos materiales eran escasos. Georges Minois recuerda que, en el
imaginario medieval, la vejez se asociaba con la decrepitud fisica, la enfermedad y la
dependencia, y que no era raro que los ancianos quedaran a merced de la ayuda de los
hijos o de la caridad comunitaria. El modelo del “buen viejo” coexistia con
representaciones negativas: la literatura comica y los relatos populares ridiculizaban al
anciano avaro, libidinoso o senil, convirtiéndolo en motivo de burla.

A diferencia de la infancia, la juventud o incluso la madurez, la entrada en la vejez
no estaba marcada por un rito formal. Se trataba de un proceso gradual, reconocido en
signos como la cesion de bienes a los herederos, la retirada de las tareas productivas o el
ingreso en instituciones religiosas y asistenciales. En algunos casos, el anciano podia
retirarse a un monasterio o a un hospital, espacios donde la vejez se institucionalizaba
como tiempo de espera ante la muerte.

Como hemos visto, las edades sociales de la Edad Media ponen de manifiesto que
la vida se concebia como un itinerario social y espiritual, en el que lo decisivo no era el
paso del tiempo medido en afios, sino el cumplimiento de funciones y el reconocimiento
comunitario. Cada etapa estaba marcada por un conjunto de deberes, simbolos y practicas



Departamento de
Geografia e Historia OCW — Universidad de La Laguna
Universidad de La Laguna Historia de las mentalidades e historia cultural

que otorgaban identidad y legitimidad a los individuos en el seno de la familia y de la
colectividad.

Ahora bien, este modelo medieval no permanecera inmutable. Con el transito a la
Edad Moderna, las percepciones de la infancia, la juventud y la vejez comenzaran a
transformarse bajo el impacto de cambios profundos: la expansion de la escolarizacion,
la creciente intervencion del Estado y de la Iglesia en la vida cotidiana, las nuevas
sensibilidades familiares y religiosas, y las mutaciones econdémicas y demograficas. Estos
procesos dardn lugar a una redefinicion de las edades sociales, que adquiriran
progresivamente los perfiles con los que las reconocemos en la cultura occidental
moderna.

1.3. Las edades sociales en la Edad Moderna

En la Edad Moderna, la concepcién de las etapas de la vida experimentd
transformaciones profundas respecto al mundo medieval. Aunque la base bioldgica
continuaba siendo la misma, las sociedades europeas entre los siglos XV y XVIII
redefinieron la infancia, la juventud, la madurez y la vejez a la luz de nuevos procesos
sociales, culturales y politicos. El fortalecimiento del Estado y de las instituciones
eclesidsticas, con una mayor capacidad de intervencion en la vida privada, establecid
marcos normativos mas estrictos sobre la conducta de las personas en cada edad. La
expansion de la escolarizacion, primero a través de las escuelas parroquiales y
catedralicias, y mas tarde mediante colegios jesuitas y otras o6rdenes religiosas, otorgd un
peso inédito a la infancia y a la juventud como etapas de formacion. Los cambios en la
organizacion familiar, con el auge progresivo del modelo de familia nuclear en algunos
contextos y el afianzamiento de la primogenitura en otros, redefinieron la madurez como
momento de consolidacion del linaje y de la autoridad doméstica. Finalmente, las
transformaciones demograficas —con una lenta recuperacion tras las crisis
bajomedievales, seguida de un crecimiento sostenido y nuevas presiones sobre los
recursos— influyeron en la percepcion de la vejez, cada vez mas condicionada por las
tensiones econdmicas y por la dependencia material.

Estas redefiniciones, sin embargo, no fueron neutras desde el punto de vista del
género. La infancia y la juventud masculina se vieron reforzadas por el acceso a la
educacion formal, que en la mayoria de los casos estaba vedada a las nifias, cuya
formacion quedaba limitada al &mbito doméstico o, en el mejor de los casos, a conventos
y colegios femeninos. La madurez masculina se consolidé en torno a la figura del
heredero y al ejercicio de la autoridad publica y familiar, mientras que la madurez
femenina se identificaba casi exclusivamente con el matrimonio y la maternidad,
reforzada por el discurso moral de la Iglesia que insistia en la obediencia conyugal y en
la virtud doméstica. En cuanto a la vejez, los varones podian conservar prestigio social
como cabezas de linaje, juristas, magistrados o eclesidsticos, mientras que las mujeres
mayores a menudo quedaban relegadas a una dependencia econdmica de hijos o parientes.
En muchos contextos, la ancianidad femenina estuvo atravesada ademads por estigmas: no
pocas veces se vinculd a la figura de la viuda pobre o, en el extremo negativo, a la
sospecha de brujeria.

La infancia comenzé a adquirir en la Edad Moderna un lugar central en la vida
social y cultural, en un proceso que supuso una de las transformaciones mas significativas
respecto al mundo medieval. El pensamiento pedagdgico renacentista y barroco, con
autores como Erasmo de Roterdam o Juan Luis Vives, contribuyé a reforzar la idea de
que el nifio no era simplemente un adulto en potencia, sino un ser moldeable que requeria



Departamento de
Geggra_ﬂa e Historia Prof.: R. Gonzalez Zalacain,
Universidad de La Laguna K. Rodriguez Wittmann, R. Villagrasa-Elias

una educacion especifica. La literatura moral —catecismos, manuales de urbanidad,
tratados de conducta— insistia en la necesidad de guiar desde la infancia los habitos y
comportamientos, mientras que la iconografia religiosa, centrada en la figura del Nifio
Jesus y de la Sagrada Familia, transmitia un modelo de nifiez sagrada y digna de cuidado.
De esta manera, el nifio paso a ser visto no solo como fragil y vulnerable, sino como un
sujeto que debia ser protegido, educado y disciplinado.

La escuela desempené un papel esencial en este cambio. Aunque su acceso siguio
limitado principalmente a los varones y a los sectores acomodados, el crecimiento de las
escuelas parroquiales, catedralicias y, a partir del siglo XVI, de los colegios de 6érdenes
religiosas como los jesuitas, prolong6 la infancia y reforzod la separacion entre el mundo
infantil y el adulto. El tiempo escolar no solo apartaba a los nifios del trabajo temprano,
sino que los situaba bajo un régimen de disciplina, obediencia y formacion religiosa que
marcaba su identidad desde edades tempranas. En este sentido, como ya hemos visto que
sefialaba Philippe Aries, fue en la Edad Moderna cuando la infancia comenz6 a ser
“inventada” como una etapa auténoma y diferenciada, al prolongarse y dotarse de
contenidos propios.

No obstante, esta “invencion” de la infancia estuvo marcada por una clara
diferenciacion de género. Para los nifios varones, la educacion se convirtid en la via
privilegiada de acceso a la cultura escrita, a la catequesis formal y, en muchos casos, a la
preparacion para futuros cargos en la administracion, el comercio o el sacerdocio. Las
nifas, en cambio, accedieron mucho mas raramente a la escuela. Su formacion quedaba
relegada al ambito doméstico o, en determinados casos, a conventos y beaterios, donde el
aprendizaje se centraba en la piedad, las labores textiles y las virtudes morales propias de
la futura esposa y madre. Asi, mientras la escolarizacion prolongaba la infancia masculina
y reforzaba la distancia con el mundo adulto, la infancia femenina solia abreviarse. La
pubertad marcaba la cercania del matrimonio y, con ello, el paso precoz a la madurez
social.

Los ritos religiosos siguieron siendo los principales marcadores del inicio de la
vida social. El bautismo mantenia su papel de integracion fundamental, asegurando la
pertenencia del nifio a la comunidad cristiana desde los primeros dias de vida. Sin
embargo, el peso creciente de la catequesis, la confesion temprana y la disciplina
eclesiastica consolidé la infancia como un tiempo de aprendizaje espiritual y de
formacion de la conciencia. También aqui el género era decisivo: la instruccion doctrinal
insistia en la obediencia y el recato en el caso de las nifias, mientras que para los nifios se
subrayaban el honor, la disciplina y la futura responsabilidad como cabezas de familia.

Avanzando en la trayectoria de la vida, la juventud se convirtio en la Edad
Moderna en una categoria mas visible, pero también mas problematica. Mientras en la
Edad Media habia funcionado sobre todo como un tiempo de aprendizaje y de servicio,
ahora la sociedad moderna comenz¢ a vigilarla y a regularla de manera mas sistematica.
La creciente preocupacion por el orden social llevo a reforzar el control sobre los
comportamientos juveniles. Las autoridades civiles y religiosas desplegaron esfuerzos
para regular la moral sexual, combatir los desordenes del ocio callejero y someter a los
jovenes a regimenes de disciplina mas estrictos.

En el mundo urbano, la juventud estuvo vinculada a la vida gremial. El paso de
aprendiz a oficial y maestro se convirtid en un proceso regulado no solo por la
corporacién, sino también por las ordenanzas municipales y la vigilancia del clero, que
imponia normas de conducta dentro y fuera del taller. En el ambito religioso, los
seminarios tridentinos —creados tras el Concilio de Trento— institucionalizaron la

11



Departamento de
Geografia e Historia OCW — Universidad de La Laguna
Universidad de La Laguna Historia de las mentalidades e historia cultural

formacion de los jovenes destinados al sacerdocio, sometiéndolos a un régimen de
clausura, estudio y disciplina moral. Y en la esfera politica y militar, el servicio doméstico
o castrense siguio siendo una de las vias principales para los jovenes sin recursos, aunque
bajo un control mds jerarquico y burocratico que en el pasado.

La experiencia femenina, en cambio, sigui6é un recorrido distinto. Para muchas
jovenes, la pubertad marcaba ya la proximidad del matrimonio, considerado el rito de
paso por excelencia. La juventud femenina era mas breve y estaba intensamente
controlada por las familias, que velaban por la honra y la virginidad como capitales
simbolicos decisivos en el mercado matrimonial. Aquellas que no se casaban podian
ingresar en conventos o comunidades religiosas, donde su juventud quedaba canalizada
hacia la disciplina monastica y la formacion espiritual. Mientras los varones encontraban
en gremios, seminarios o milicias espacios de socializacion colectiva y de transito hacia
la vida adulta, las jovenes mujeres transitaban en un marco mas restringido, en el que la
sexualidad y el honor eran objeto de especial vigilancia.

Al mismo tiempo, la juventud sigui6 siendo una etapa ritualizada. El matrimonio,
como rito de paso por excelencia, sefialaba la entrada definitiva en la madurez, pero junto
a ¢l persistieron otros hitos que se daban en esos afos, como la conclusion de la etapa de
aprendizaje, el acceso a la vida profesional auténoma, la ordenaciéon clerical o el
juramento de fidelidad militar. Sin embargo, estos hitos, como en siglos anteriores,
también estaban claramente marcados por el género. En definitiva, en la Edad Moderna
se intensifico la mirada sobre los jovenes, al ver en ellos no solo un recurso laboral y
militar, sino también un grupo social ambiguo, capaz de garantizar la continuidad de la
comunidad o de convertirse en un foco de desorden. Esta tension explica por qué la
juventud fue objeto de disciplina, moralizacion y control, pero también de celebracion en
fiestas y rituales colectivos que seguian reconociendo su fuerza vital y su papel necesario
en el equilibrio de la sociedad.

La madurez, por su parte, se consolid6 en la Edad Moderna como la etapa de plena
integracion social. Era el momento en que el individuo varon alcanzaba su
reconocimiento como adulto en el sentido pleno: casado, propietario, jefe de un hogar y
miembro activo de la comunidad politica y religiosa. El matrimonio marcaba, como en
épocas anteriores, el rito de paso fundamental, pues solo a través de ¢l se adquiria
autonomia juridica y social. La formacion de un nuevo hogar, generalmente
independiente de la familia de origen, era el signo mas claro de haber alcanzado la
madurez.

En muchas regiones de Europa se fue consolidando un modelo de familia nuclear,
especialmente en 4areas del noroeste, donde el matrimonio tardio y la residencia
independiente se convirtieron en norma. Sin embargo, en el sur y en el Mediterraneo
persistieron estructuras familiares mas extensas, ligadas a la casa o al linaje. En todos los
casos, el sistema de herencia, y particularmente la préctica de la primogenitura, situaba al
adulto en la cuspide de la jerarquia doméstica, donde el heredero varon asumia la maxima
autoridad sobre los bienes y las personas del grupo, mientras que mujeres e hijos
segundones quedaban a menudo en situacién subordinada o debian orientarse hacia el
servicio, la Iglesia o la emigracion.

La madurez equivalia, por tanto, a la edad de la productividad y de la
responsabilidad. El adulto debia garantizar la subsistencia de su familia, contribuir con
tributos a la hacienda estatal y sefiorial, sostener la vida religiosa de la parroquia y cumplir
con las obligaciones militares en caso de necesidad. A estas funciones materiales y civicas
se sumaba un papel simbdlico: el de ser sostén moral de la comunidad, encarnando los



Departamento de
Geggra_ﬂa e Historia Prof.: R. Gonzalez Zalacain,
Universidad de La Laguna K. Rodriguez Wittmann, R. Villagrasa-Elias

valores de prudencia, disciplina y rectitud que se esperaban de quien ya habia superado
las incertidumbres de la juventud.

El adulto en la Edad Moderna era, ademas, el sujeto privilegiado de la vida
publica. En los concejos rurales, en los gremios urbanos o en las instituciones
eclesiasticas, los cargos y responsabilidades estaban reservados a quienes habian
alcanzado esa etapa vital. Solo entonces se reconocia al individuo como capaz de
representar a otros, administrar justicia o intervenir en la toma de decisiones colectivas.
Asi, la madurez no se reducia a un momento bioldgico de plenitud fisica, sino que era la
etapa en que se concentraban las méaximas responsabilidades econdémicas, sociales y
politicas, asegurando la continuidad del linaje y de la comunidad.

En cuanto a la vejez, la Edad Moderna heredo6 la ambivalencia medieval, pero la
hizo més visible y explicita en sus representaciones culturales. Por un lado, los ancianos
continuaron siendo presentados como ejemplos de virtud, prudencia y autoridad, tanto en
el ambito familiar como en la esfera publica. En la familia, el anciano era depositario de
la memoria y arbitro de conflictos; en la Iglesia, podia seguir ocupando cargos relevantes,
transmitiendo doctrina y ejerciendo autoridad moral; y en el Estado, no faltaban figuras
de larga trayectoria que encarnaban la continuidad de las instituciones.

Sin embargo, esta imagen positiva coexistid con una percepcion negativa, que se
intensificd en un contexto de crisis economicas y demograficas. En épocas de escasez,
los ancianos pobres se convirtieron en un sector especialmente vulnerable, dependiente
de la caridad privada y de las instituciones asistenciales: hospitales, hospicios, cofradias
y casas de misericordia. La vejez, cuando no iba acompafiada de recursos materiales o de
apoyo familiar, aparecia como una carga para el grupo doméstico y para la comunidad.

La cultura escrita y visual de la Edad Moderna recogi6 esta tension. La literatura
moral y satirica abundo6 en figuras de viejos ridiculos o decadentes, presentados como
avaros, lascivos o incapaces de moderar sus pasiones, lo que los convertia en objeto de
burla en los escenarios teatrales y en los pliegos de cordel. Al mismo tiempo, la
espiritualidad barroca exalt6 la vejez como un tiempo privilegiado para la penitencia, la
reflexion y la preparacion para la muerte. En los manuales de buena muerte y en los
sermones se insistia en que la ancianidad debia ser vivida como un periodo de conversion
y de recogimiento espiritual, subrayando su valor en el itinerario de salvacion.

En conjunto, las edades sociales de la Edad Moderna se estructuraron a través de
ritos de paso que jalonaban el ciclo vital. Mas que nunca, la vida se interpretaba como un
proceso de disciplina, formacidn y control, en el que Iglesia, Estado y familia actuaban
como instancias reguladoras de los comportamientos. La Iglesia orientaba la vida desde
el nacimiento hasta la muerte a través de los sacramentos y la catequesis; el Estado
reforzaba la vigilancia sobre la juventud y sobre la vida familiar en aras del orden social;
y la familia, convertida progresivamente en nucleo de afectos y responsabilidades, se
erigia en espacio decisivo de socializacion.

Este nuevo marco contribuy6 a forjar una sensibilidad distinta hacia las etapas de
la vida, mas diferenciada y definida que en el mundo medieval. La infancia empezo a
verse como un tiempo prolongado de formacidn; la juventud, como un periodo regulado
de aprendizaje y riesgo; la madurez, como la edad de la plena integracion y la
responsabilidad; y la vejez, como un tramo ambivalente, ora venerado por su sabiduria,
ora marginado por su dependencia. De esta manera, las categorias modernas fueron
acercandose progresivamente a las concepciones contemporaneas de la infancia, la
juventud, la madurez y la vejez, configurando el marco cultural desde el que atin hoy
pensamos las etapas del ciclo vital.

13



Departamento de
Geografia e Historia OCW — Universidad de La Laguna
Universidad de La Laguna Historia de las mentalidades e historia cultural

A modo de cierre, conviene recordar que las edades sociales analizadas —desde
la Antigiiedad hasta el final del Antiguo Régimen— pertenecen a un universo de
sociedades tradicionales, fuertemente estructuradas por la religion, el parentesco y la
comunidad. En ese marco, las etapas de la vida se entendian sobre todo como momentos
de integracién en un orden colectivo, donde los ritos y las instituciones regulaban el
transito entre la infancia, la juventud, la madurez y la vejez.

Sin embargo, con la irrupcion de las transformaciones propias de las sociedades
liberales, a finales del siglo XVIII y durante el XIX, este modelo comenz6 a debilitarse.
La consolidacion del Estado-nacion y de un derecho civil uniforme, la difusion de la
escuela laica y obligatoria, la valorizacion de la individualidad frente a la comunidad y
las nuevas condiciones demograficas y econdmicas alteraron profundamente la manera
de concebir las edades de la vida. La infancia pasoé a estar protegida por sistemas juridicos
y educativos; la juventud se configur6 como etapa prolongada de preparacion,
especialmente a través de la ensefianza secundaria y universitaria; la madurez se ligé al
mundo del trabajo y a la ciudadania activa; y la vejez, en un principio marginada, se
convirtié mas tarde en objeto de politicas publicas con el surgimiento de las primeras
formas de seguridad social.

De este modo, lo que en las sociedades tradicionales habia sido un itinerario
marcado por la comunidad y la religion, en la modernidad liberal pas6 a entenderse cada
vez mas como un proceso individual, regulado por el Estado y la economia. Esta mutacion
marcara el punto de partida de las edades sociales en la contemporaneidad, un terreno en
el que las categorias heredadas del Antiguo Régimen convivirdn y se transformaran bajo
la influencia de nuevas mentalidades y de instituciones seculares.

2. La familia

Como se ha sefialado, las edades sociales y los roles de género se articularon
historicamente a través de rituales, funciones y jerarquias sociales. En todos estos
procesos, la familia desempefio un papel central. Fue el espacio donde se definieron las
trayectorias vitales de hombres y mujeres, donde se transmitieron valores y se regularon
comportamientos, y donde se negociaron las tensiones entre continuidad bioldgica,
pertenencia social y legitimidad cultural. Por ello, al estudiar la familia estamos
abordando el escenario privilegiado donde se configuraron tanto las edades sociales como
las diferencias de género, en continuidad con lo expuesto en paginas precedentes.

La familia constituye una de las instituciones mas antiguas y fundamentales de la
vida social. Sin embargo, su significado histérico va mucho mas alld de la simple
descripcion de su estructura (tamafio, numero de miembros, composicion). La
historiografia —desde los estudios de Philippe Aries, Georges Duby, Jack Goody o David
Herlihy, entre otros muchos— ha insistido en la necesidad de entender la familia como
una institucion en la que se entremezclan las emociones, las estrategias patrimoniales y
las representaciones simbdlicas, combinando lo econdmico, lo cultural y lo social.

Desde esta perspectiva, la familia no se reduce a la convivencia doméstica, sino
que es el espacio donde se producen y negocian el amor, los afectos y los conflictos. Alli
se organizan las estrategias matrimoniales y de herencia que aseguran la continuidad del
linaje y la transmision del patrimonio; se refuerza el honor, entendido como un capital
simbdlico esencial en las sociedades tradicionales; y se articula el espacio doméstico,
cuya organizacion refleja y a la vez moldea la jerarquia familiar. Al mismo tiempo, es el
lugar donde, como hemos visto, se marcan las edades sociales. Es el espacio donde el



Departamento de
Geggra_ﬂa e Historia Prof.: R. Gonzalez Zalacain,
Universidad de La Laguna K. Rodriguez Wittmann, R. Villagrasa-Elias

recién nacido es aceptado o rechazado, en el que se prepara a los hijos para su futuro papel
social, el espacio social en el que se conciertan matrimonios como ritos de paso hacia la
madurez, y también donde los ancianos hallan reconocimiento o apoyo en su dependencia
en su vejez.

2.1. La familia en la Antigiiedad

En el mundo grecolatino la familia se concebia como una unidad juridica,
econdmica y religiosa, inseparable de la organizacion politica. Aunque Grecia y Roma
compartian ciertos rasgos, también presentaban diferencias significativas. En la Grecia
clasica, la institucion central era el oikos, que no se limitaba a padres e hijos, sino que
incluia a esclavos, siervos y dependientes. El kyrios (jefe del oikos) ejercia autoridad legal
sobre la esposa, los hijos y las propiedades, siendo responsable de la administracion
econdmica, de la representacion publica y del mantenimiento del culto doméstico a los
antepasados y a los dioses tutelares. El matrimonio tenia una funcién esencialmente
politica, focalizado en asegurar la descendencia legitima que garantizase la continuidad
del linaje y, en el caso ateniense, la transmision de la ciudadania, reservada a los hijos de
uniones legitimas entre ciudadanos. De ahi la vigilancia estricta sobre la sexualidad
femenina y la importancia de la dote como mecanismo economico. El espacio doméstico
reflejaba estas jerarquias, ya que las casas distinguian un dmbito masculino (andron),
donde se celebraban los banquetes, y otro femenino (gynaikonitis), reservado a las
mujeres y los nifios, lo que expresa con claridad la division de roles dentro de la familia.

En Roma la estructura familiar estaba organizada en torno a la domus, bajo la
autoridad del ya sefialado pater familias. Gracias a la patria potestas, este concentraba un
poder casi absoluto sobre todos los miembros del grupo: esposa, hijos, esclavos, libertos
e incluso clientes. La familia romana era a la vez privada y publica. Privada, porque era
ambito de reproduccion y culto doméstico a los lares y penates; publica, porque el pater
representaba a la familia en la sociedad y en el Estado, y respondia legalmente por todos.
El matrimonio servia, como en Grecia, de estrategia para consolidar alianzas y
patrimonios, més que de unidn afectiva. Con el tiempo, ademads, el poder publico se
intereso directamente por la vida familiar: las leyes de Augusto (leges luliae) incentivaron
el matrimonio y la natalidad, reforzando la conexion entre familia y Estado. La infancia
y la juventud se inscribian aqui en una logica patriarcal. Los hijos varones eran preparados
para la ciudadania y el cursus honorum, mientras que las hijas eran vigiladas en su
virginidad y destinadas al matrimonio. La vejez, por su parte, encontraba reconocimiento
en la figura del senex y del pater familias retirado, aunque siempre en clave masculina.

Por su parte, el mundo hebreo configur6 también un modelo familiar
profundamente patriarcal. El padre era cabeza del linaje y garante de la transmision de la
fe y la tradicion. La familia hebrea se organizaba en torno al clan y al linaje, mas que a la
mera unidad doméstica, y estaba fuertemente orientada a la continuidad genealdgica. La
descendencia masculina era esencial, pues garantizaba la transmision de la tierra
prometida y del apellido; la esterilidad, en cambio, era percibida como una desgracia. El
matrimonio se concebia como contrato entre familias y estaba regulado por la Ley
mosaica, que fijaba normas estrictas sobre fidelidad, herencia y levirato (la obligacion del
hermano de desposar a la viuda para asegurar descendencia). El honor estaba intimamente
vinculado a la pureza del linaje y a la obediencia a la Ley. A diferencia del mundo
grecolatino, donde el culto doméstico se dirigia a dioses tutelares, en la tradicion hebrea

15



Departamento de
Geografia e Historia OCW — Universidad de La Laguna
Universidad de La Laguna Historia de las mentalidades e historia cultural

la familia era el lugar donde se transmitia la alianza con Yahvé, lo que reforzaba su
dimension religiosa y colectiva.

En todos estos contextos, el honor familiar se vinculaba a la descendencia legitima
y a la perpetuacion del nombre, mientras que el espacio doméstico —oikos, domus o clan
hebreo— reproducia jerarquias entre libres y esclavos, hombres y mujeres, jovenes y
ancianos. La familia fue, asi, el primer ambito de socializacion y un auténtico espejo del
orden politico y religioso: un pequeio Estado regido por la autoridad masculina, donde
se transmitian las edades sociales y los roles de género que estructuraban la comunidad.

2.2. La familia en la Edad Media

En la sociedad medieval la familia combinaba lazos de sangre, parentesco
espiritual y dependencia servil, conformando un entramado mas complejo de lo que hoy
entendemos por nucleo familiar. El hogar campesino reunia no solo a padres e hijos, sino
también a criados, aprendices, jornaleros o ancianos, constituyendo una auténtica unidad
de produccion y consumo, donde trabajo y vida cotidiana estaban profundamente
entrelazados. En ese marco, ya hemos visto que la infancia estaba marcada por el
bautismo y la insercion en el trabajo familiar; la juventud masculina se prolongaba en el
aprendizaje artesanal, el servicio militar o la vida religiosa, mientras que la femenina
encontraba su rito decisivo en el matrimonio; la madurez se vivia como jefatura del hogar
y autoridad del linaje; y la vejez como dependencia o como consejo dentro de la
comunidad.

En la aristocracia la familia se organizaba en torno al linaje y al honor. Como ha
sefialado Georges Duby, el matrimonio noble fue ante todo un contrato entre grupos,
destinado a consolidar patrimonios, alianzas politicas y prestigio social, mas que a
satisfacer vinculos afectivos. La dote, los pactos matrimoniales y las alianzas entre casas
eran piezas esenciales en este juego de poder, donde la descendencia legitima aseguraba
la continuidad del linaje y de los derechos hereditarios.

Ahora bien, conviene subrayar que la realidad familiar medieval fue enormemente
variada, tanto en el tiempo como en el espacio. No existido un modelo Unico, sino multiples
formas familiares y estructuras de parentesco, adaptadas a los contextos regionales,
sociales y juridicos. En algunas areas del norte y del centro de Europa se impuso desde el
siglo XI el modelo de primogenitura estricta, que otorgaba el patrimonio al heredero
vardén mayor y relegaba a los demads a la Iglesia, al ejército o al servicio. En cambio, en
otras regiones —como en Castilla o el sur de Francia— se mantuvieron formulas mas
flexibles, con repartos de bienes entre varios hijos o sistemas de herencia divisible, que
generaban fragmentaciones patrimoniales, pero también permitian estrategias de
cohesion a través de matrimonios y alianzas.

La familia medieval fue también un espacio de afectos y conflictos. Aunque el
amor conyugal no solia ser el fundamento del matrimonio, existian vinculos emocionales
intensos entre padres e hijos, asi como tensiones derivadas de herencias, viudedad o la
situacion de los segundones sin patrimonio. Las viudas, por ejemplo, podian convertirse
en gestoras de patrimonios o en figuras clave en la transmision de derechos, y los
parientes espirituales —como los padrinos de bautismo— afiadian otra capa de
complejidad a las redes de parentesco.

El espacio doméstico, lo veremos con detalle mas adelante, reflejaba estas
jerarquias y variaciones. La casa campesina, muchas veces de una sola estancia, reunia a
personas y animales, testimoniando la integracion entre economia doméstica y
subsistencia. La torre sefiorial y el palacio urbano, en cambio, estaban concebidos como



Departamento de
Geggra_ﬂa e Historia Prof.: R. Gonzalez Zalacain,
Universidad de La Laguna K. Rodriguez Wittmann, R. Villagrasa-Elias

escenarios de representacion del linaje, con salas destinadas a la ostentacion de la honra
familiar. En todos los casos, el hogar era a la vez &mbito de vida cotidiana y simbolo del
prestigio y la autoridad de quienes lo habitaban.

2.3. La familia en la Edad Moderna

Con la Edad Moderna se intensificaron los controles institucionales sobre la
familia. La Iglesia reforzo de manera decisiva su papel en la regulacion del matrimonio,
especialmente tras el Concilio de Trento (1545-1563), que lo declar6 sacramento
indisoluble y sometido a normas estrictas sobre consentimiento, publicidad y registro. El
matrimonio pasé a ser, mas que nunca, un asunto de interés publico, controlado por
tribunales eclesiasticos y vigilado por las autoridades locales. Por su parte, el Estado
intervino con creciente frecuencia en cuestiones de herencia, legitimidad y moralidad,
articulando un marco legal que buscaba garantizar el orden social a través del control de
la vida doméstica.

El modelo de familia nuclear adquirid fuerza en algunas regiones de Europa,
especialmente en el noroeste (Inglaterra, Paises Bajos, ciertas zonas de Alemania), donde
se practicaban matrimonios tardios y los hogares estaban formados por padres e hijos que
residian de manera independiente respecto a la parentela extensa. En otras areas, como el
Mediterraneo o el este de Europa, persistieron estructuras familiares mas amplias,
vinculadas a linajes y casas, que mantenian la importancia de las alianzas y de la
transmision patrimonial dentro de grupos mayores. Esta diversidad muestra que no existio
un unico modelo de familia moderna, sino multiples adaptaciones a contextos
econdmicos, sociales y juridicos.

En todos los casos, el matrimonio siguiod siendo el eje de las estrategias familiares,
buscando no solo la reproduccién bioldgica, sino la preservacion del honor, la
consolidacion de alianzas y la transmision del patrimonio. Las capitulaciones
matrimoniales fijaban de forma precisa las condiciones econdomicas de la union,
incluyendo dotes, herencias, usufructos y derechos de viudedad. Estas practicas
reforzaban la dimension econdmica de la familia como unidad de reproduccion social,
pero también generaban conflictos entre herederos, conyuges y parientes.

Al mismo tiempo, la Edad Moderna fue escenario de una nueva sensibilidad hacia
los afectos. Como ha mostrado Philippe Aries en sus estudios sobre la vida privada, el
espacio familiar comenz6 a valorarse no solo como ambito de produccion y transmision
patrimonial, sino también como lugar de intimidad, educacion y vinculos emocionales.
La literatura moral y pedagdgica, los manuales de conducta y la iconografia religiosa
difundieron un ideal de familia ordenada, piadosa y unida por lazos de carifio, sin que
desaparecieran, por supuesto, las tensiones y conflictos internos.

La casa reflejaba esta doble dimension. Por un lado, seguia siendo un espacio
econémico de produccion y consumo, articulado en torno a talleres, huertos y
dependencias de trabajo. Por otro, se convirtidé cada vez mas en un espacio simbolico,
donde se representaba la jerarquia interna, se preservaba la honra y se manifestaba la
cohesion del grupo. Las habitaciones diferenciadas, los retratos familiares, los objetos
devocionales y la progresiva valorizacion de la intimidad muestran cémo la Edad
Moderna preparo el terreno para la concepcion contemporanea de la familia como nucleo
afectivo y privado, aunque todavia bajo la mirada constante de la Iglesia y del Estado.

17



Departamento de
Geografia e Historia OCW — Universidad de La Laguna
Universidad de La Laguna Historia de las mentalidades e historia cultural

La transicion hacia las sociedades liberales del siglo XIX supuso un cambio de
paradigma en la forma de concebir la familia. La progresiva secularizacion debilito el
monopolio de la Iglesia en la regulacion del matrimonio, dando paso al matrimonio civil
y a una creciente distincion entre esfera publica y privada. El Estado liberal asumio el
control juridico de la familia a través del registro civil y los codigos civiles, redefiniendo
la legitimidad de los hijos, la autoridad paterna y los derechos de herencia.

Al mismo tiempo, emergid una nueva concepcion de la familia como espacio de
intimidad y de afectividad. Los vinculos entre conyuges comenzaron a valorarse en
términos de amor y compaifierismo, mas alla de las alianzas patrimoniales, mientras que
la infancia fue objeto de una creciente proteccion legal y educativa. La familia
sentimental, idealizada por la literatura y la moral burguesa, se convirtid en el nticleo de
la vida privada, concebida como refugio frente al mundo del trabajo y de la politica. Sin
embargo, esta transformacion no eliminé las tensiones: la subordinacion juridica de la
mujer persistio en muchos ordenamientos, y las desigualdades econdmicas condicionaron
fuertemente la vida doméstica.

De este modo, la familia pasé de ser, en el Antiguo Régimen, un instrumento
colectivo de reproduccion social —centrado en el honor, el linaje y la transmision
patrimonial— a concebirse en la era liberal como un espacio individualizado, intimo y
sentimental, cada vez mas regulado por el Estado y progresivamente desligado del control
eclesiastico. Este cambio marca un giro decisivo en la historia de las mentalidades, pues
inaugura la vision moderna de la familia que, con matices, todavia estructura gran parte
de nuestras concepciones contemporaneas.

3.- La sexualidad

La sexualidad en las sociedades tradicionales europeas se movid siempre entre
dos polos: la norma y la transgresion. Desde la Antigiiedad tardia y, con mayor fuerza en
la Edad Media y la Edad Moderna, la Iglesia cristiana asumi6 el papel central en su
regulacion, vinculandola estrechamente con el pecado y la moral. La doctrina eclesiastica
defendia la sexualidad exclusivamente dentro del matrimonio, concebida como medio de
procreacion y de preservacion del orden social. Todo lo que escapaba a esa finalidad —
la fornicacion, el adulterio, la prostitucion, la sodomia o cualquier otra practica
considerada “contra natura”— era objeto de condena y de severas sanciones espirituales
y, en muchos casos, también legales.

La Inquisicion y los tribunales episcopales actuaron como mecanismos
disciplinadores. El llamado “pecado nefando”, la sodomia, fue perseguido como una
amenaza al orden divino y social, y llegd a ser castigado con la hoguera en numerosos
lugares. Sin embargo, como muestran tanto las fuentes judiciales como la literatura
satirica o moralizante, la transgresion estuvo siempre presente. Los estudios llevados a
cabo en los Tultimos afios documentan practicas homosexuales, relaciones
extramatrimoniales, concubinato y prostitucion, realidades que coexistieron con el
discurso normativo punitivo y coercitivo, configurando un campo de tensiones entre
deseo y control.

El matrimonio fue el ambito legitimado de la sexualidad, pero incluso dentro de
¢l la Iglesia estableci6 limites estrictos, especialmente a partir de la plena Edad Media y
durante la Edad Moderna. En esos siglos se consolidaron determinadas normas que
regularon las practicas sexuales dentro del matrimonio, tales como prohibiciones de



Departamento de
Geggra_ﬂa e Historia Prof.: R. Gonzalez Zalacain,
Universidad de La Laguna K. Rodriguez Wittmann, R. Villagrasa-Elias

determinadas posturas, calendarios de abstinencia ligados al ciclo liturgico, y una
concepcidon que subordinaba el placer a la reproduccion. Frente a esta normativa, los
registros notariales, las confesiones y los manuales penitenciales dejan entrever un mundo
donde el amor, el deseo y la violencia sexual se expresaban de multiples formas y donde
la norma se aplicaba con grados variables de flexibilidad.

3.1. La sexualidad en la Antigiiedad

En el mundo grecorromano la sexualidad estaba integrada en la cultura patriarcal
y jerarquica que hemos ido viendo en los apartados anteriores. En ella lo decisivo no era
la orientacion del deseo —nocion moderna ausente en la mentalidad antigua— sino la
posicion social, civica y de género de los actores. El eje fundamental lo constituia la
oposicion entre actividad y pasividad. De este modo, ser penetrador era compatible con
la dignidad del ciudadano libre, mientras que ocupar un rol pasivo podia implicar
deshonra si lo ejercia un hombre adulto con estatus social.

En la Grecia clasica, la sexualidad masculina se articulaba en torno a un modelo
civico y educativo. La paiderastia, relacion entre un hombre adulto y un adolescente, era
socialmente aceptada siempre que cumpliera un cddigo de honor, que determinaba que
esta debia tener una finalidad pedagdgica y civica, no degradante, y concluir cuando el
joven alcanzaba la madurez. Esta practica, ampliamente documentada en Atenas, no era
vista como un “vicio” sino como un instrumento de integracion politica y social. En
paralelo, existia una prostitucion regulada tanto femenina como masculina. Sus
principales representantes, las hetairas, podian alcanzar gran prestigio, mientras que los
jovenes prostituidos ocupaban un lugar marginal. Lo condenable no era la practica en si,
sino la pérdida de honor que suponia para un ciudadano libre adulto ejercer un rol pasivo,
considerado impropio de su estatus.

En Roma, la l6gica fue distinta, pero igualmente marcada por la jerarquia. Lo
fundamental era preservar la virilidad y la autoridad del pater familias. Este tenia derecho
a disponer sexualmente de su esposa, esclavos y concubinas, lo que le conferia un amplio
control sobre la sexualidad en la domus. El adulterio femenino era perseguido con dureza,
pues ponia en peligro la legitimidad de la descendencia y con ello la transmision del
patrimonio y el honor familiar. En cambio, el adulterio masculino era tolerado mientras
no vulnerara los derechos de otro pater familias (es decir, no debia implicar a la esposa o
la hija de un ciudadano libre). En cuanto a las relaciones entre varones, lo condenable no
era el acto en si, sino que un ciudadano libre asumiera la pasividad sexual, lo que se
percibia como indigno de su rango. Con todo, la prostitucion masculina y femenina era
legal y frecuente, y los esclavos constituian un ambito de disponibilidad sexual al margen
de la norma.

Tanto en Grecia como en Roma la sexualidad femenina estuvo mas estrechamente
vinculada al control patriarcal y a la reproduccion legitima. Las mujeres estaban llamadas
a garantizar la descendencia y la pureza del linaje, y su conducta sexual era vigilada con
especial severidad. La prostitucion femenina, aunque aceptada como “necesaria” para los
hombres, cargaba con un fuerte estigma social.

Con la expansion del cristianismo en el Bajo Imperio se introdujo una nueva moral
que cuestiond abiertamente estas practicas. La sexualidad comenz6 a concebirse como un
ambito peligroso, asociado al pecado, y se legitim6 Unicamente dentro del matrimonio
monogamo y con finalidad procreativa. Préacticas antes toleradas —como la pederastia, la

19



Departamento de
Geografia e Historia OCW — Universidad de La Laguna
Universidad de La Laguna Historia de las mentalidades e historia cultural

prostitucion masculina o las relaciones sexuales extramatrimoniales— pasaron a ser
objeto de condena. Este giro marcé el inicio de un modelo normativo que se consolidaria
en la Edad Media, basado en la vigilancia moral y en la subordinacion del deseo a la
reproduccion y a la disciplina cristiana.

3.2. La sexualidad en la Edad Media

La Iglesia se convirti6é en el gran arbitro de la vida sexual en la Edad Media,
estableciendo un marco normativo que subordinaba el deseo a la disciplina religiosa y
social. Los penitenciales y manuales de confesores, difundidos desde la Alta Edad Media,
codificaron con detalle las practicas permitidas y prohibidas. La sexualidad era licita solo
dentro del matrimonio sacramental, orientada a la procreacion, y debia respetar periodos
de abstinencia coincidentes con el calendario litargico (Cuaresma, Adviento, domingos y
festividades) asi como reglas que limitaban determinadas posturas o momentos
considerados inadecuados. Todo lo que escapaba a este marco era calificado como “contra
natura” y, por tanto, como pecado grave.

Fuera del matrimonio, la Iglesia y la sociedad elaboraron una tipologia de
transgresiones. La fornicacion entre solteros, el adulterio, el incesto, la prostitucion y, de
manera especialmente estigmatizada, la sodomia, fueron perseguidos con intensidad
variable seglin épocas y contextos. Esta ultima, designada como “pecado nefando”, se
convirtidé en una categoria juridica y moral que permitié6 perseguir con dureza la
homosexualidad masculina, considerada no solo un desorden moral sino una amenaza al
orden divino y social. En reinos como Castilla o Aragon, los tribunales castigaban la
sodomia con la hoguera, y la sola acusacion bastaba para generar procesos inquisitoriales
y civiles que podian acabar en la exclusion o la muerte. Pero hay que tener en cuenta que
esta practica también estaba condenada en el caso de que fuese practicada en el contexto
de una relacion heterosexual, ya que vulneraba la finalidad ultima de la sexualidad, la
procreacion.

A pesar de lo dicho, la practica social revela una realidad mas compleja y
ambivalente. La prostitucion fue tolerada en muchas ciudades como un “mal necesario”,
regulada por ordenanzas municipales que fijaban su localizacioén en barrios especificos y
gravaban a las prostitutas con impuestos destinados a las arcas locales. De este modo, lo
que la doctrina condenaba, la practica urbana lo incorporaba como valvula de escape. El
concubinato, aunque censurado, convivio durante siglos con el matrimonio sacramental,
especialmente en contextos rurales donde los vinculos consensuales eran mas frecuentes
y a menudo reconocidos de facto por la comunidad.

Los tribunales eclesiasticos conservan abundante documentacion sobre estas
tensiones entre norma y practica. Alli aparecen denuncias por adulterio, casos de
solicitaciones sexuales en el confesionario, procesos por sodomia o pleitos por nulidad
matrimonial, que muestran un mosaico de situaciones donde los deseos, los afectos y las
estrategias familiares se cruzaban con la estricta regulacion canonica. En el fondo, la
Iglesia no solo regulaba los cuerpos, sino que construia categorias sociales, como las del
adultero, la ramera, el sodomita, o el concubinario, que servian para delimitar las fronteras
entre norma y transgresion, reforzando con ello la autoridad del discurso cristiano sobre
la vida cotidiana.



Departamento de
Geggra_ﬂa e Historia Prof.: R. Gonzalez Zalacain,
Universidad de La Laguna K. Rodriguez Wittmann, R. Villagrasa-Elias

3.3. La sexualidad en la Edad Moderna

La Edad Moderna reforzé de manera decisiva el disciplinamiento sexual, en un
contexto de creciente control por parte de la Iglesia y de los Estados modernos en la linea
de lo que ya venimos apuntando para los otros apartados. Como hemos indicado con
anterioridad, tras el Concilio de Trento el matrimonio se consoliddé como sacramento
indisoluble y paso a ser el tinico marco legitimo para la practica sexual. La Iglesia catolica
insistid en la necesidad de que todo ejercicio del deseo estuviera ordenado a la
procreacion y a la estabilidad del hogar, mientras que cualquier desviacion fue concebida
como una amenaza tanto espiritual como social.

El sistema disciplinario se desplegd a través de multiples mecanismos. La
Inquisicion continud persiguiendo con especial dureza la sodomia. Numerosos procesos
documentan condenas severas, incluyendo la pena de muerte, lo que convirtié a los
acusados en uno de los colectivos mas vulnerables a la represion inquisitorial. Los
tribunales civiles, por su parte, se encargaron de castigar adulterios, estupros y delitos
sexuales, tratindolos como atentados contra el orden publico. Asi, Iglesia y Estado
actuaban de manera paralela, lo que ayudd a consolidar una auténtica cultura de la
vigilancia sobre los cuerpos.

En este periodo, la sexualidad se convirtié también en un espacio de construccion
de categorias estigmatizadas. El “sodomita”, la “hechicera lujuriosa”, la “prostituta
publica” o la “adiltera” continuaron operando como categorias sociales que servian para
sefialar la transgresion y para reforzar los limites de la norma. La literatura moral y
médica, los sermones, los pliegos de cordel y la satira contribuyeron a alimentar estas
representaciones negativas, generando una cultura del control y de la sospecha que
impregnaba la vida cotidiana.

Dentro del matrimonio, la sexualidad permaneci6 oficialmente orientada a la
procreacion. No obstante, en los tratados médicos y morales de la época comenzd a
aparecer, aunque de forma timida y matizada, un reconocimiento del placer conyugal
como factor de armonia en la vida matrimonial. Esta incipiente legitimacion del deseo
dentro del vinculo sacramental contrastaba con la dureza del discurso contra las practicas
extramatrimoniales. Fuera del matrimonio, el adulterio, la fornicacion o Ia
homosexualidad fueron perseguidos con energia, aunque la realidad social mostraba la
persistencia de la prostitucion regulada en muchas ciudades y de practicas clandestinas
que escapaban al control normativo. Incluso en esa €época se produjo una progresiva
tendencia a la supresion de los prostibulos municipales que habian venido funcionando
en la Edad Media como espacio de control del mal menor.

Este largo proceso que hemos ido viendo en estas paginas marcé la evolucion de
una sexualidad relativamente plural en la Antigiiedad a un régimen de fuerte control en la
Edad Moderna. Sin embargo, la represion no eliminé nunca la vitalidad de las practicas
sexuales, que escapaban de manera constante al marco normativo. La cultura popular, la
literatura satirica, los testimonios judiciales o los sermones nos muestran que, a pesar del
disciplinamiento, existia un mundo de deseos, afectos y transgresiones que convivia con
la norma oficial.

Este modelo experimentd una transformacion radical con la irrupcion de las
sociedades liberales del siglo XIX. El Estado moderno asumi6 el papel central en la
regulacion de la vida privada, desplazando en buena medida a la Iglesia. La creacion de
los registros civiles y los cédigos de derecho otorgd al matrimonio y a la filiacion un
marco juridico secular, en el que la legitimidad de los hijos, la herencia y el divorcio

21



Departamento de
Geografia e Historia OCW — Universidad de La Laguna
Universidad de La Laguna Historia de las mentalidades e historia cultural

pasaron a ser cuestiones sometidas al control estatal. Paralelamente, la medicina, la
higiene y la psiquiatria emergieron como nuevos discursos de autoridad sobre el cuerpo
y la sexualidad. El pecado fue progresivamente reemplazado por la nocion de enfermedad
o desviacion, y practicas antes definidas como vicios morales pasaron a clasificarse como
“perversiones” o “anormalidades” en el lenguaje cientifico.

En este nuevo contexto, se consolidaron identidades sexuales modernas. El
“homosexual”, figura inexistente en la Antigliedad y el Medievo, comenz¢ a ser descrito
como un tipo psicologico y médico diferenciado. La prostitucion dejé de ser un “mal
necesario” tolerado en burdeles municipales para convertirse en objeto de reglamentacion
estatal, asociada a la salud publica y al control de enfermedades venéreas. El adulterio y
las relaciones extramatrimoniales siguieron siendo estigmatizados, pero ahora en clave
de moral burguesa, vinculada al ideal de la familia nuclear. La sexualidad, en definitiva,
se convirti6 en un terreno donde se jugaba la tension entre libertad individual y control
social, con nuevas formas de vigilancia y categorizacion.

De este modo, lo que en el Antiguo Régimen habia sido un campo regido por la
Iglesia y la Inquisicion, paso en el liberalismo decimononico a estar regulado por codigos
civiles, policias de la moral, médicos higienistas y discursos cientificos. El cambio no
supuso necesariamente una liberalizacion inmediata, sino mas bien una redefinicion del
control, que dej6 una huella duradera en la forma moderna de concebir la sexualidad. A
partir de aqui se abrira el camino hacia las grandes transformaciones de los siglos XIX y
XX, donde se fueron consolidando la medicalizacion del deseo, la emergencia de nuevas
identidades sexuales y la progresiva reivindicacion de la libertad erodtica frente a los
dispositivos de poder.

4. Vecinos y extranjeros

La distincion entre el individuo que pertenece a la comunidad y el foraneo ha sido
un eje constante en la organizacion de las sociedades a lo largo de la historia. En torno a
ella se han definido identidades, derechos y obligaciones, y se han establecido los limites
de inclusion y exclusion en la vida comunitaria. Analizar como diferentes épocas
entendieron la pertenencia —desde la polis griega hasta la ciudad moderna, pasando por
las comunidades medievales y los reinos de la Edad Moderna— permite comprender no
solo la evolucion de las formas de integracion, hospitalidad y convivencia, sino también
los mecanismos de desconfianza y rechazo hacia el “otro”. Esta tension, presente en todos
los periodos, constituye un hilo conductor que explica tanto la configuracion de las
comunidades locales como la posterior consolidacion del ciudadano en el Estado-nacion
contemporaneo.

4.1. Vecinos v extranjeros en la Antigiiedad

En el mundo antiguo, la pertenencia a una comunidad no se entendia de manera
universal, sino siempre en contraste con el “otro”. La identidad se construia a partir de un
espacio local y politico, que funcionaba como marco de inclusion y exclusion.

La polis griega fue el nucleo fundamental de referencia identitaria. Ser polites
significaba gozar de derechos politicos, participacion en la vida religiosa de la ciudad y
acceso a la propiedad. En cambio, los metecos (residentes extranjeros) carecian de esos
derechos, aunque se les reconocia un lugar subordinado dentro de la comunidad. Asi,



Departamento de
Geggra_ﬂa e Historia Prof.: R. Gonzalez Zalacain,
Universidad de La Laguna K. Rodriguez Wittmann, R. Villagrasa-Elias

estaban obligados a pagar un impuesto especial (metoikion), pero podian dedicarse a
oficios y al comercio, y en ocasiones alcanzaban notable prestigio econémico. La polis
ateniense, por ejemplo, se beneficiaba de su presencia en la artesania y en los
intercambios, pero nunca les concedia plena integracion.

El contraste entre vecino y extranjero se expresaba también en términos culturales.
La lengua griega era un factor decisivo de identidad. Quienes no hablaban griego eran
considerados barbaros, un término cargado de connotaciones negativas que marcaba una
frontera simbdlica entre civilizacion y alteridad. Sin embargo, esta vision no anulaba del
todo la practica de la hospitalidad (xenia), considerada un deber sagrado bajo la
proteccion de Zeus Xenios. El viajero o el forastero podian ser acogidos mediante pactos
rituales de hospitalidad, lo que revela la tensidon constante entre apertura y rechazo.

La comunidad romana se articulaba en torno a la civitas. La condicion de cives
otorgaba privilegios juridicos y politicos plenos, mientras que los peregrini (extranjeros
libres) y los incolae (residentes) eran admitidos, pero con restricciones importantes en
materia de propiedad, herencia o acceso a cargos. La expansion imperial llevé a una
ampliacion progresiva de la ciudadania, primero con concesiones a comunidades aliadas,
después a provincias enteras y, finalmente, con el Edicto de Caracalla (212 d.C.), que
otorg6 la ciudadania a todos los hombres libres del Imperio. Esta medida transformé la
nocion de pertenencia, diluyendo en parte la frontera entre “vecino” y “extranjero” dentro
del espacio romano, aunque siguié existiendo una jerarquia marcada entre romanos,
provinciales y esclavos.

El extranjero en Roma podia integrarse mediante diferentes vias. Estas podian ser
el servicio militar, la adopcion de costumbres romanas o el acceso a la ciudadania por
méritos o favores. Sin embargo, la desconfianza hacia el extrafio permanecio, sobre todo
en contextos de crisis politica o militar, cuando se temia la infiltracion de espias, la
competencia de comerciantes foraneos o la propagacion de cultos considerados
peligrosos.

En conjunto, tanto en Grecia como en Roma el extranjero resultaba indispensable
—aportaba innovacion técnica, redes comerciales y fuerza militar— pero también era
percibido como una amenaza potencial para la cohesion civica y religiosa. De ahi que los
mecanismos de inclusion convivieran siempre con mecanismos de exclusion. La vecindad
en la Antigiiedad, por tanto, no era solo una cuestion de residencia, sino de pertenencia
plena a la comunidad politica y religiosa. El “vecino” estaba integrado en la polis o la
civitas como sujeto politico, mientras que el extranjero oscilaba entre ser huésped
bienvenido o sospechoso tolerado.

4.2. Vecinos v extranjeros en la Edad Media

Durante la Edad Media la comunidad local —el pueblo, la parroquia o el barrio
urbano— se consolidd como el principal marco identitario. La pertenencia a esta
comunidad se expresaba en la vecindad, un estatus juridico y social que otorgaba a los
individuos derechos y deberes. El vecino podia disfrutar del uso de bienes comunales,
participar en las asambleas locales, integrarse en los oficios y artes de la ciudad y gozar
de proteccion juridica; pero, a cambio, debia contribuir con tributos, asumir cargas
militares y colaborar en la defensa colectiva o en las obras comunales.

Quien no alcanzaba la condicion de vecino quedaba en una posicion ambigua. Era
un habitante tolerado, pero carecia de acceso pleno a los recursos ni a la participacion

23



Departamento de
Geografia e Historia OCW — Universidad de La Laguna
Universidad de La Laguna Historia de las mentalidades e historia cultural

politica. Estos forasteros eran con frecuencia viajeros, mercaderes, artesanos itinerantes
0 peregrinos que atravesaban los caminos europeos en un contexto de intensa movilidad.
La practica del peregrinaje, tanto religioso (Santiago, Roma, Jerusalén) como comercial
(ferias de Champana, Medina del Campo), multiplicé las ocasiones de contacto entre
vecinos y extrafios, reforzando la dualidad entre hospitalidad y recelo.

La integracion de los forasteros se producia mediante mecanismos regulados, tales
como la compra de propiedades, el matrimonio con naturales del lugar, la concesion de
cartas de vecindad o privilegios especiales otorgados por la autoridad senorial o real.
Estos procesos eran vitales en una Europa marcada por el despoblamiento de algunas
regiones tras epidemias o guerras, que incentivaba a atraer poblacion nueva, asi como en
los reinos de frontera (la Peninsula Ibérica en la Reconquista, por ejemplo), donde se
ofrecian franquicias a colonos extranjeros para revitalizar tierras y ciudades.

Las ciudades mediterraneas desempefniaron un papel fundamental como nodos de
transito y asentamiento. Valencia, Barcelona o Malaga atrajeron a genoveses, pisanos o
franceses, quienes canalizaron redes de intercambio de lana, seda, especias o metales.
Estas colonias extranjeras no solo favorecieron la circulacion de mercancias y capitales,
sino que también introdujeron innovaciones técnicas y financieras. Del mismo modo, en
la Corona de Aragén y en Castilla, los mercaderes italianos y flamencos actuaron como
intermediarios en los circuitos internacionales, reforzando el caracter cosmopolita de
ciertos enclaves.

No obstante, esta apertura convivio con fuertes tensiones sociales. Los gremios y
cofradias locales veian a los forasteros como una amenaza para sus oficios y mercados.
En muchos casos, las autoridades municipales respondieron con ordenanzas restrictivas,
limitando el acceso de extranjeros a determinados empleos, regulando los impuestos que
debian pagar o imponiendo residencias vigiladas. Los extranjeros eran al mismo tiempo
necesarios y sospechosos: aportaban comercio y dinamismo, pero eran percibidos como
competidores, herejes potenciales o espias al servicio de potencias rivales.

La mentalidad cristiana medieval reforzo estas ambivalencias. Por un lado, la
Biblia y la tradicion mondstica impulsaban la hospitalidad hacia el peregrino y el
necesitado; por otro, la obsesion por la unidad religiosa tras la Reforma gregoriana y la
expansion de la cristiandad llevo a marginar a minorias vistas como extranjeras interiores:
judios, musulmanes o herejes. Estas comunidades fueron toleradas en tanto que utiles
(financieros, artesanos, agricultores), pero perseguidas en momentos de crisis, siendo
objeto de pogromos o expulsiones.

4.3, Vecinos v extranjeros en la Edad Moderna

Con la llegada de la Edad Moderna la ambivalencia de la figura del extranjero se
acrecentd. La consolidacion de las monarquias, el auge del comercio atlantico y
mediterraneo derivado de la incipiente globalizacion, que produjo a su vez la
intensificacion de los intercambios, convirtieron al forastero en un personaje cada vez
mas presente en la vida cotidiana de pueblos y ciudades. En este nuevo contexto, la
comunidad local seguia siendo el marco primario de identidad. El vecino era quien
participaba plenamente de la vida politica y econdémica, con acceso a los oficios, al uso
de comunales y a la proteccion de las autoridades. Quien carecia de esa condicidon
permanecia en una situacion intermedia, tolerado como morador o transeunte, pero sin
reconocimiento pleno.



Departamento de

Geggra_fl’a e Historia Prof.: R. Gonzalez Zalacain,
Universidad de La Laguna K. Rodriguez Wittmann, R. Villagrasa-Elias

Los extranjeros ocuparon un lugar decisivo en las dindmicas de la época.
Mercaderes, artesanos y técnicos llegados de fuera aportaban capitales, redes de
intercambio y saberes practicos que eran necesarios para sostener el crecimiento
econdmico. Sus contactos internacionales resultaban valiosos para conectar las
economias locales con los grandes circuitos europeos, y su participacion en manufacturas
y arsenales contribuy6 a la modernizacion de sectores estratégicos. En este sentido, el
extranjero era visto como un intermediario imprescindible, capaz de generar riqueza y
dinamismo.

Sin embargo, esa misma presencia despertaba recelo y desconfianza. Los poderes
locales y la monarquia establecieron mecanismos de control cada vez mas estrictos.
Comenzaron a proliferar las matriculas de extranjeros, normativas que restringian su
acceso a determinados cargos u oficios, o las limitaciones legales para participar en el
comercio colonial o para ocupar beneficios eclesiasticos. Asi, la vecindad continu6 siendo
la frontera simbodlica entre inclusion y exclusion. Para integrarse de forma estable, el
extranjero debia obtenerla mediante arraigo econdmico, matrimonio con naturales o
concesion regia. Una vez alcanzada, podia participar plenamente de los derechos y
deberes comunales, aunque este acceso estaba cada vez mas condicionado por el contexto
politico y economico.

Por tanto, a lo largo de la Antigiiedad, la Edad Media y la Edad Moderna, la
relacion entre vecinos y extranjeros oscilo siempre entre la necesidad de integracion y el
impulso de exclusion. La polis, la parroquia o la villa fueron marcos identitarios primarios
donde la vecindad otorgaba derechos y obligaciones, marcando una frontera clara frente
al forastero. El extranjero fue simultaneamente huésped, mercader o aliado util, y
sospechoso potencial, objeto de normativas restrictivas y recelos colectivos. Con la
llegada de la Edad Contemporanea estas dinamicas se transformaron profundamente. En
el contexto del desarrollo de los estados nacion el marco local cedié protagonismo a la
construccion del ciudadano. La pertenencia, la cudl a partir de esos momentos dejo de
definirse solo por la vecindad o la naturalizacion individual, paso a estar regulada por la
ciudadania moderna (que en su nomenclatura aiin mantiene vestigios de esa vinculacion
de la pertenencia a la comunidad con la ciudad), vinculada a la soberania nacional y a la
igualdad juridica de los miembros de la comunidad politica. El “vecino” se convirtio en
ciudadano, con derechos reconocidos por constituciones y leyes generales, mientras que
el “extranjero” pasé a ser definido por las fronteras estatales, sujeto a politicas de
extranjeria, nacionalidad e inmigracion, tan presentes en nuestra realidad cotidiana. Este
cambio supuso la transicion desde comunidades locales que se defendian frente al extrafio
hacia Estados que regulan la inclusion o exclusion a gran escala, inaugurando un nuevo
escenario en el que la cuestion de la hospitalidad y la xenofobia contintia siendo central,
pero bajo el marco de la modernidad politica y del contexto internacional.

5. Otredad y exclusion social

La historia europea, lo hemos visto en el apartado anterior, puede leerse también
como una larga historia de exclusiones. En cada época los grupos dominantes definieron
sus identidades colectivas a través de la creacion de figuras de alteridad, de “otros”
situados en los margenes y cuya marginacion fue condicion de la cohesion social. Pobres,
enfermos, herejes, judios, conversos o moriscos constituyen ejemplos de esta dialéctica
entre integracion y exclusion, entre caridad y represion.

25



Departamento de
Geografia e Historia OCW — Universidad de La Laguna
Universidad de La Laguna Historia de las mentalidades e historia cultural

5.1. La Antigiiedad: la polis v sus “otros”

En la Grecia antigua la polis no fue tinicamente un espacio de autogobierno, sino
también un marco cultural que fijaba con claridad quién pertenecia y quién quedaba fuera.
La ciudadania se definia por la participacion en los rituales civicos, el acceso a la tierra 'y
la defensa armada de la comunidad. El ciudadano hoplita encarnaba la plenitud de
derechos y deberes, pero esta identidad solo era posible por contraste con los “otros™:
mujeres, esclavos y metecos, indispensables para sostener la economia y la vida cotidiana,
pero excluidos de los derechos politicos. Incluso dentro del cuerpo civico existian
jerarquias, pues los pobres dependian de la solidaridad comunitaria o de las liturgias de
los ricos, y podian convertirse en una amenaza al orden en tiempos de crisis. Como ha
sefialado Chester G. Starr, la polis cristaliz6 un compromiso entre libertad individual y
cohesion colectiva, pero lo hizo a costa de marginar a amplios sectores de la poblacion.

La pobreza, de hecho, fue un rasgo estructural de las sociedades griegas. La
mayoria de los campesinos apenas poseia unas pocas hectdreas, insuficientes para
asegurar la subsistencia en épocas de malas cosechas, y las catastrofes naturales eran
interpretadas como castigos divinos. Muchos caian en servidumbre por deudas hasta las
reformas de Solén en Atenas. La miseria, por tanto, no era marginal ni accidental:
constituia un horizonte permanente de la experiencia griega, que a la vez reforzaba la
centralidad del ciudadano propietario frente al pobre dependiente. Precisamente, esta
pobreza estructural y el hambre de tierras actuaron como un motor fundamental de los
grandes procesos de colonizacion emprendidos por las ciudades griegas desde el siglo
VIII a. C., que buscaban asegurar nuevas fuentes de subsistencia, abrir rutas comerciales
y aliviar la presion demografica sobre los territorios metropolitanos.

En la antigua Roma se observa una logica semejante de inclusion y exclusion,
aunque con rasgos propios. La distincion fundamental era entre ciudadanos (cives) y no
ciudadanos: peregrinos, extranjeros y esclavos. La ciudadania otorgaba derechos politicos
y juridicos —ius suffragii, ius honorum, ius commercii— que definian el nucleo del
cuerpo civico. Los esclavos, en cambio, eran considerados instrumenta vocalia,
“herramientas que hablan”, objeto de propiedad mas que personas. La extension
progresiva de la ciudadania culmind con la ya sefalada Constitutio Antoniniana
promulgada por Caracalla en 212 d. C., que otorgo el titulo de ciudadano a todos los
hombres libres del Imperio; sin embargo, persistieron diferencias sociales, étnicas y de
género que mantuvieron amplias formas de marginalidad.

La pobreza romana adquiri6 dimensiones politicas. En la Republica el crecimiento
de la plebe urbana llevé a que el Estado interviniera con medidas de asistencia, como la
distribucion de grano subvencionado (annona), concebida tanto para alimentar a los
necesitados como para evitar revueltas. Al mismo tiempo, la concentracion de tierras en
manos de grandes propietarios (latifundios) arruind a muchos pequenos campesinos, que
se vieron desplazados hacia las ciudades y engrosaron una plebe dependiente del subsidio
publico. En este sentido, la pobreza fue reconocida como un problema colectivo que
exigia tanto mecanismos de caridad (distribuciones, beneficencia) como de control social.
A partir de ahi se consolidd la politica del panem et circenses descrita por Juvenal, en la
que las distribuciones de grano se combinaban con espectaculos publicos —carreras,
combates de gladiadores, juegos— que buscaban asegurar la paz social y afianzar el
consenso en torno a las elites dirigentes, tanto en época republicana como imperial.



Departamento de

Geggra_fl’a e Historia Prof.: R. Gonzalez Zalacain,
Universidad de La Laguna K. Rodriguez Wittmann, R. Villagrasa-Elias

5.2. La Edad Media: pobreza, enfermedad y herejia

Con el cristianismo medieval, la marginalidad adquirid6 nuevos significados y
rostros. Frente a la pobreza estructural de Grecia y Roma, ahora se leia en clave espiritual.
El pobre era “vicario de Cristo”, destinatario privilegiado de la caridad, y su figura podia
encarnar la imitacion evangélica de la humildad. Durante siglos, la mendicidad fue
aceptada como parte del paisaje urbano y rural, objeto de limosna y piedad. Sin embargo,
a partir del siglo XIII, en un contexto de expansion urbana y crecimiento de los grupos
marginales, la pobreza comenzo6 a percibirse como problema social. El mendigo ya no era
solo receptor de misericordia, sino potencial amenaza para el orden, de ahi que las
autoridades impulsaran politicas de control y represion como la expulsion de vagabundos.
La “invencion” de la pobreza como cuestion de gobierno marc6é un cambio radical: de
virtud evangélica a categoria sospechosa, credndose dos grandes colectivos basadas en la
capacidad laboral y virtuosidad: por un lado, los pobres verdaderos, merecedores de la
asistencia —huérfanos, dementes, ancianos, enfermos— y, por otro, los falsos pobres,
reprimidos por sus conductas morales —ociosos, sodomitas, vagabundos, prostitutas—.

La enfermedad fue otra frontera decisiva de exclusion. Estd muy extendida la
tradicional explicacion que dio Michel Foucault sobre los enfermos de lepra, apartados
en leproserias y sometido a rituales de separacion. Se convirtié en un “otro” que, al mismo
tiempo, simbolizaba la célera divina y la necesidad de purificacion del cuerpo social. Con
la remision de la lepra a finales de la Edad Media, seglin el filosofo francés, el vacio
dejado fue llenado, primero, por los aquejados de enfermedades venéreas y, después, por
la demencia, enfermedad que paso a ser recluida en la época moderna. No obstante,
nuevos estudios estan demostrando como la aplicacion de la perspectiva foucaultiana a
otros contextos historicos europeos no es apropiada. Las instituciones asistenciales
bajomedievales no funcionaron como espacios de confinamiento, si acaso, eran lugares
de auxilio para los necesitados que si lo merecian, como ya se ha comentado. Y, en este
sentido, se estdn revalorizando las multiples vias por las que los leprosos no estaban
absolutamente marginados del cuerpo social, habiéndose demostrado su movilidad
espacial.

También la herejia generd nuevas figuras de alteridad. Compartir la mesa con un
hereje —comer o beber con él— era considerado contaminacion espiritual, y el discurso
eclesiastico lo construyd como un enemigo interior capaz de disolver la unidad del cuerpo
cristiano. En este proceso se activaron mecanismos de vigilancia, inquisicion y
persecucion que reforzaban los limites de la ortodoxia. A su lado, otros colectivos
minoritarios —judios y musulmanes— fueron representados en sermones, imagenes y
ritos como encarnaciones del infiel, convertidos en objeto de campafas de difamacion,
segregacion e incluso violencia. La Cristiandad latina definia asi sus fronteras espirituales
y sociales mediante la exclusion de los “otros”, internos o externos, que amenazaban su
cohesion.

En la evolucion del periodo medieval, la Baja Edad Media trajo consigo
exclusiones inéditas, resultado de crisis sociales y religiosas que transformaron las formas
de la otredad. Si tomamos como ejemplo la realidad del reino de Castilla, vemos como
tras los pogromos de 1391, la conversion masiva de judios abrié un problema irresuelto,
el de los conversos. Ni la conversion ni el bautismo lograron borrar la sospecha; al
contrario, cristalizo el discurso de la limpieza de sangre, que convertia la diferencia en
herencia bioldgica y bloqueaba toda posibilidad de integracion. A partir de entonces, el

27



Departamento de
Geografia e Historia OCW — Universidad de La Laguna
Universidad de La Laguna Historia de las mentalidades e historia cultural

converso era, por definicion, sospechoso de judaizar, y su estigma podia transmitirse
indefinidamente a las generaciones futuras.

Junto a ellos, los moriscos, descendientes de los musulmanes bautizados a la
fuerza tras 1502, vivieron bajo la permanente acusacion de practicar en secreto el islam.
Su expulsion en masa, decretada entre 1609 y 1614, constituy6 un fenomeno de exclusion
sin precedentes. En esos afios hombres, mujeres y nifios fueron desterrados en nombre de
la unidad religiosa de la monarquia catolica. La operacion fue presentada como un castigo
ejemplar y como una purificacion colectiva que debia reforzar la cohesion de los llamados
cristianos viejos.

A estas exclusiones se afiadid, con la expansion atlantica, una nueva forma de
alteridad, la manifestada por el contacto con los pueblos indigenas. La conquista de
Canarias primero y de América después introdujo la cuestion de si los indigenas debian
ser considerados esclavos o vasallos. Isabel la Catolica proclamo que eran “stubditos libres
de la Corona de Castilla”, y ordend que se les tratase como tales. Sin embargo, esta
inclusion juridica iba acompafiada de una posicion de tutela y subordinacion. Los indios
eran aceptados como vasallos, pero bajo el papel de “otros” que debian ser evangelizados,
controlados y puestos al servicio del trabajo colonial. Las Leyes de Burgos de 1512
consagraron esta ambivalencia, ya que reconocian al indio como ser racional y libre, pero
legitimaban al mismo tiempo instituciones como la encomienda, que los sometia a los
colonos en formas rayanas con la esclavitud. De este modo, la transicion de la Edad Media
a la Edad Moderna amplio el repertorio de exclusiones: junto al converso, el morisco y el
falso pobre, aparecié el indigena como nuevo “otro”, cuya otredad se construy6 en el
cruce entre la teologia, la politica imperial y las necesidades econdomicas de la expansion.

Esta transicion a la modernidad consolidé un repertorio de exclusiones —
conversos, moriscos, locos, mendigos, indigenas— que definid la identidad de las
comunidades politicas mediante la marginaciéon del “otro”. Sin embargo, lejos de
desaparecer con el paso al mundo contemporaneo, estas logicas se transformaron y se
proyectaron en nuevos ambitos. El racismo cientifico del siglo XIX hered¢ y radicalizo
las nociones de sangre y linaje, convirtiéndolas en teorias biologicas que justificaban la
segregacion y el colonialismo. La industrializacion gener6 masas de obreros pobres
percibidos como amenaza social, objeto de discursos de caridad, de filantropia y, a la vez,
de represion policial. En el siglo XX la exclusion alcanzoé formas extremas con la
persecucion racial y politica en regimenes totalitarios, que llevaron la logica de la otredad
a su maxima expresion destructiva.

Hoy, en el mundo globalizado, la marginalidad adopta rostros distintos, pero
conserva ecos del pasado, en forma de migrantes, minorias étnicas, refugiados, enfermos,
pobres urbanos. Como en otros tiempos, se debate entre la caridad y la represion, entre la
asistencia humanitaria y las politicas de control fronterizo. La historia diacronica de la
otredad muestra asi una constante, en la que las sociedades se definen tanto por sus
inclusiones como por sus exclusiones. Entender esta dindmica es clave para reconocer
como los mecanismos que, en Grecia, Roma o la cristiandad medieval sirvieron para
cohesionar a la comunidad, reaparecen hoy bajo nuevas formas, recordindonos que la
construccion del “otro” sigue siendo un componente estructural de la vida social y del
debate publico.



Departamento de
Geggra_ﬂa e Historia Prof.: R. Gonzalez Zalacain,
Universidad de La Laguna K. Rodriguez Wittmann, R. Villagrasa-Elias

6. La materialidad de la vida cotidiana: vivienda, alimentacion y vestido

La vida cotidiana en las sociedades del pasado se articulaba en torno a la
materialidad de los objetos y practicas que conformaban el hogar, la mesa y el cuerpo
vestido. Estos constituian portadores de significados sociales y culturales, al mismo
tiempo que configuraban jerarquias, identidades y formas de distincion. La vivienda, lo
hemos visto en apartados anteriores, se erigia como un reflejo del orden social. En las
ciudades y en el campo las casas no solo respondian a necesidades de cobijo, sino que
organizaban y expresaban el lugar de cada familia en la comunidad. Como muestran los
estudios sobre domesticidad, el hogar adquiri6 un valor simbolico central: santuario de la
vida privada y microcosmos del orden social. La disposicion de los espacios, la calidad
de los materiales y la presencia o ausencia de mobiliario revelaban diferencias
econdmicas y aspiraciones de ascenso, de modo que la casa se convertia en un escenario
de visibilidad social.

La alimentacién era igualmente un marcador de estatus. La dieta campesina,
basada en cereales secundarios, legumbres y panes oscuros, contrastaba con la de las
elites, que accedian a carnes, especias y, sobre todo, al pan blanco. Como recuerda
Braudel, el pan simbolizaba la fractura social en torno a un alimento esencial. Durante
siglos, el pan blanco fue un lujo minoritario, consumido por menos del 4% de los europeos
en el siglo XVIII. Esta diferenciacion alimentaria se reforzaba mediante leyes y
ordenanzas que regulaban la produccion y consumo de ciertos bienes, tanto para
garantizar el abastecimiento como para preservar jerarquias. La comida, en palabras de
Fernandez-Armesto, servia como “indicador social” y como forma de identidad colectiva.

El vestido, por su parte, constituia quiza el lenguaje social mas visible. Mas alla
de proteger del clima, las prendas cumplian la funcién de enmascarar el cuerpo segin la
moral cristiana y, sobre todo, de marcar la pertenencia a un grupo o rango. Tejidos como
la seda, tintes caros o adornos especificos eran monopolio de las elites, mientras que
artesanos y campesinos se vestian con lana, lino o cuero. El poder tratdo de frenar la
imitacion mediante leyes suntuarias, que regulaban el uso de ciertos colores o tejidos,
aunque tales intentos rara vez lograron contener el deseo de ascenso social a través de la
moda. Asi, el vestido funcionaba como un sistema de signos, donde cada eleccion
comunicaba jerarquia, identidad corporativa o pertenencia comunitaria.

En conjunto, vivienda, alimentacion y vestido integraban un entramado de cultura
material donde el consumo no se reducia a cubrir necesidades basicas, sino que constituia
un campo de disputa simbdlica y social. Como sefialaron los historiadores de la escuela
de los Annales, los objetos y practicas materiales no pueden comprenderse al margen de
su funcion cultural: cada casa, cada mesa y cada prenda participaban en la construccion
y reproduccion de la distincion social y de los equilibrios de poder en las comunidades
del Antiguo Régimen.

6.1. La materialidad de la vida cotidiana en la Antigiiedad

En la Grecia clésica la vivienda estaba concebida fundamentalmente como un
espacio de vida familiar y econdmica, mas que como un escenario de ostentacion. La
oikos reunia bajo un mismo techo no solo a la familia nuclear, sino también a esclavos y,
en ocasiones, a aprendices o trabajadores vinculados al hogar. La organizacion interna de
la casa reflejaba las jerarquias sociales y de género: el gineceo, reservado a las mujeres,

29



Departamento de
Geografia e Historia OCW — Universidad de La Laguna
Universidad de La Laguna Historia de las mentalidades e historia cultural

se situaba en la zona mas resguardada, mientras que los espacios de acceso comun —
como el andron, destinado a los banquetes masculinos— simbolizaban la centralidad del
varén como cabeza de familia y ciudadano. El patio central, abierto y luminoso, articulaba
la distribucién de las estancias y era el nucleo vital de la casa, utilizado tanto para
actividades domésticas como para la convivencia cotidiana. Aunque generalmente
sobrias, las viviendas podian incorporar mosaicos o decoraciones modestas, pero no
alcanzaban el grado de representacion y monumentalidad que caracterizaria a la domus
romana.

Conviene senalar, sin embargo, que no hay que perder de vista la necesaria
incorporacion de perspectivas complementarias a este tipo de explicaciones, en este caso
atendiendo a la dimension derivada de la estructura socioecondmica. Como en otros temas
ya analizados este modelo que acabamos de trazar correspondia, sobre todo, a las casas
de los sectores acomodados. La mayoria de la poblacion, por el contrario, vivia en
viviendas mucho mas modestas, a menudo de una sola planta, construidas con materiales
perecederos como adobe o madera, con suelos de tierra y escasas divisiones internas. En
los barrios mas pobres las casas podian ser pequefias y hacinadas, con un espacio inico
que servia tanto para dormir como para cocinar y almacenar. Estas diferencias muestran
como la vivienda era también un marcador de clase, ya que mientras las elites urbanas
podian disponer de casas relativamente amplias y organizadas en torno a un patio, el
comun habitaba espacios reducidos y fragiles, mas vulnerables a incendios, derrumbes o
insalubridad.

El vestido griego se distinguia por su aparente sencillez formal y su fuerte carga
simbdlica. Las prendas basicas —el quiton (tinica ligera) y el himation (manto amplio)—
eran comunes a distintas capas sociales, lo que transmitia una imagen de uniformidad
dentro de la polis. Sin embargo, las diferencias se marcaban en la calidad de las telas, el
tamafio de las prendas, la riqueza de los pliegues y el uso de tintes costosos como la
purpura o el azafrdn, reservados a quienes podian costearlos. La distincion de clase se
hacia visible en los materiales: lino fino o lana de calidad para las elites, frente a tejidos
mas asperos y sencillos para los sectores populares, que ademas solian poseer menos de
una o dos mudas. También los accesorios —broches metalicos, cinturones trabajados o
joyas— reforzaban la diferenciacion social.

A ello se sumaban codigos de género y edad. Las mujeres solian llevar el peplos
o el quiton largo, en ocasiones adornado con bordados, mientras que los jovenes
adoptaban versiones mas cortas y sencillas, asociadas a la agilidad y a la vida fisica. Los
ancianos, por su parte, tendian a usar prendas mas largas y sobrias, vinculadas a la
autoridad y a la prudencia. La ropa no solo cubria el cuerpo, sino que expresaba estatus,
género, edad, pudor e identidad civica, en consonancia con el ideal griego de moderacion
(sophrosyne), siempre modulada por las jerarquias sociales y economicas de cada
comunidad.

La alimentacion griega giraba en torno a la trilogia mediterranea: pan, vino y
aceite de oliva, a la que se afiadian productos de la agricultura local (higos, legumbres,
frutas secas), pescado y, en menor medida, carne, generalmente reservada para
festividades religiosas o sacrificios colectivos. La dieta cotidiana era austera, pero la
comida adquiria un fuerte significado social en contextos ritualizados. Los simposia,
banquetes masculinos en los que se bebia vino mezclado con agua, constituian espacios
privilegiados de sociabilidad, debate filosofico y reafirmacion de jerarquias politicas.
Alli, los alimentos y bebidas se acompanaban de musica, poesia y discusiones
intelectuales, lo que convertia el acto de comer en una practica cultural y civica. En el
plano social hay que sefalar que estaban reservados a los ciudadanos varones, mientras



Departamento de
Geggra_ﬂa e Historia Prof.: R. Gonzalez Zalacain,
Universidad de La Laguna K. Rodriguez Wittmann, R. Villagrasa-Elias

que las mujeres respetables quedaban excluidas y solo podian participar en ellos Aetairas,
esclavas o musicos. La dieta también variaba segln la posicion social. Las elites podian
acceder a productos mas variados y a carnes en mayor frecuencia, mientras que la mayoria
de la poblacion campesina se alimentaba casi exclusivamente de cereales, legumbres y
vino aguado, con escaso acceso a proteinas animales.

En Roma, la vida material también tenia una dimension marcadamente jerarquica
y representativa, donde los objetos y espacios domésticos se proyectaban como vehiculos
de exhibicion del poder social. La domus urbana, residencia de las elites, se organizaba
en torno al atrium, espacio abierto que servia tanto como lugar de reunion familiar como
escenario de visibilidad publica, pues era alli donde el pater familias recibia a sus clientes
en la practica de la salutatio. La disposicion arquitectonica —con el tablinum como
oficina del cabeza de familia y el tric/inium como sala de banquetes— reforzaba esta
fusion entre vida privada y representacion publica. En el ambito rural, la vi/la funcionaba
como residencia de descanso y como centro de explotacion agricola, proyectando la
autoridad econdémica del propietario sobre el territorio circundante. De este modo, la
vivienda romana articulaba tanto jerarquias familiares como redes politicas de
patronazgo.

Como en el caso de las poleis griegas, y en la ciudad de Roma muy especialmente,
la vivienda proyectaba las diferencias sociales de quienes las habitaban. La mayoria de la
poblacion urbana vivia en insulae, edificios de alquiler con varias plantas, a menudo
hacinados e inseguros, donde las familias humildes ocupaban una o dos estancias sin patio
ni servicios basicos. También aqui, ademas, el género marcaba diferencias. En la domus,
las mujeres respetables permanecian en ambitos mds resguardados, alejadas de los
espacios de representacion, mientras que esclavas y sirvientas circulaban en las zonas de
servicio; en las insulae, en cambio, la estrechez del espacio diluia en parte esas
separaciones, aunque la division de roles seguia siendo estricta en torno al trabajo y al
cuidado del hogar.

Por su parte, el vestido en Roma se proyectaba como un codigo legal y politico
con una carga simbolica mucho mas estricta que en el mundo griego. La toga, prenda
exclusiva de los ciudadanos varones, diferenciaba a los libres de los esclavos y a los
romanos de los extranjeros. La foga praetexta, adornada con un borde purpura, era
privilegio de magistrados y nifios libres, mientras que la toga picta, enteramente purpura
y bordada en oro, se reservaba para los triunfadores y el emperador. La parpura de Tiro,
de altisimo coste, simbolizaba el poder absoluto y estaba regulada por leyes suntuarias
que prohibian su uso a quienes no pertenecieran a la cuspide del orden politico. Incluso
otras prendas, como la stola femenina, senalaban el estatus de la mujer casada y su
pertenencia a un linaje respetable.

Las desigualdades de clase y género estaban, en ese ambito, fuertemente
marcadas. Las clases dominantes podian costear tejidos finos, tintes exoticos y adornos
suntuarios, mientras que la mayoria de la plebe vestia tinicas sencillas de lana basta, sin
acceso a la toga, demasiado costosa para su uso cotidiano. Los esclavos, por su parte, iban
vestidos de manera aun madas austera, lo que reforzaba visualmente su condicion
subordinada. En el caso de las mujeres, la stola distinguia a la matrona respetable, pero
las esclavas, libertas o prostitutas no podian llevarla, quedando asi identificadas de
inmediato en el espacio publico.

En el terreno de la alimentacién Roma ampli6 y sofisticod la dieta mediterranea.
Mientras que el pueblo se alimentaba de panes rasticos, gachas de cereales, legumbres y
algo de pescado, las elites desplegaban un consumo ostentoso de carnes variadas, vinos

31



Departamento de
Geografia e Historia OCW — Universidad de La Laguna
Universidad de La Laguna Historia de las mentalidades e historia cultural

exquisitos, pescados importados y especias procedentes de Asia o Africa. Productos como
la pimienta, el garum (salsa de pescado fermentado) o los datiles del norte de Africa
formaban parte del repertorio de lujo que se servia en los banquetes aristocraticos. Estos
convivia eran auténticas representaciones sociales en las que se escenificaba la
generosidad, el poder economico y la capacidad de conexioén con el mundo imperial. La
mesa romana, como el #riclinium en que se disponian los invitados recostados, era a la
vez espacio de placer y de demostracion politica, donde la abundancia y la diversidad de
los alimentos exhibian la grandeza del anfitrion.

Este contraste entre la dieta del pueblo y la de las clases dirigentes revela el
caracter profundamente desigual de la cultura material romana. Mientras las masas
urbanas dependian de la annona, el reparto de trigo que aseguraba la paz social en Roma,
los aristocratas transformaban la comida en espectaculo, cargado de exotismo y exceso.
La vida material en Roma, por tanto, se convirtié en un instrumento de legitimacion y
reproduccion del orden social, donde la casa, el vestido y la mesa funcionaban como
simbolos tangibles de jerarquia y poder. A ello se sumaba también la dimension de género,
donde los convivia eran espacios predominantemente masculinos, lugares en que se
reforzaban las jerarquias politicas y sociales, y de los que las mujeres respetables
quedaban habitualmente excluidas. Su lugar estaba en la gestion doméstica de la
alimentacion cotidiana, no en los banquetes publicos del prestigio. La mesa, por tanto, no
solo marcaba la frontera entre ricos y pobres, sino también entre hombres y mujeres, libres
y esclavos, haciendo del acto de comer una escenificacion de la desigualdad estructural
de Roma.

6.2. La materialidad de la vida cotidiana en el mundo medieval

En la Edad Media la materialidad de la vida cotidiana continué estando marcada
por fuertes desigualdades sociales, que se reflejaban en la vivienda, la alimentacion y la
indumentaria. Pero también debe destacarse la presencia de una notable diversidad
regional que obliga a matizas cualquier vision uniforme del periodo.

Como en el mundo antiguo. la vivienda era el espejo mds inmediato de la
estructura social. Los campesinos habitaban chozas o casas de madera, adobe y techos de
paja, con apenas una o dos estancias donde convivian personas y animales. Estas
construcciones carecian de intimidad y de mobiliario especializado. Un mismo banco,
arcon o mesa servia para multiples funciones, desde dormir hasta almacenar o comer. Sin
embargo, incluso en esta precariedad material existian diferencias regionales. En el norte
y centro de Europa predominaban las casas de entramado de madera y techumbres
inclinadas para protegerse de la lluvia y la nieve, mientras que en el Mediterraneo, con
climas mas benignos, eran frecuentes las viviendas de adobe, piedra o tapial, a menudo
organizadas en torno a un patio central, de fuerte influjo romano.

En contraste, la nobleza se asentaba en castillos fortificados, que ademas de
residencias eran simbolos de defensa territorial, aunque su arquitectura variaba de las
torres lombardas a los castillos de piedra franceses o a los alcazares hispanicos de
tradicion islamica. En las ciudades, las elites urbanas y eclesiasticas ocuparon palacios y
casas patricias cada vez mas diferenciadas, en particular en Italia y Flandes, donde el
desarrollo urbano fue mas intenso.

La dimension de género también se dejaba sentir en los espacios domésticos. En
las casas campesinas la falta de divisiones y la multifuncionalidad de los objetos diluian
las areas marcadas por el género, aunque las mujeres estaban asociadas sobre todo al



Departamento de
Geggra_ﬂa e Historia Prof.: R. Gonzalez Zalacain,
Universidad de La Laguna K. Rodriguez Wittmann, R. Villagrasa-Elias

cuidado del hogar y a las tareas productivas ligadas a la subsistencia. En los castillos y
palacios, en cambio, la especializacion de estancias reflejaba jerarquias internas. En ellos
se desplegaban salas de armas y de banquetes destinadas a los varones como sefiores y
guerreros, frente a camaras privadas donde se confinaba la vida femenina.

En el terreno de la alimentacion, los cereales constituian la base de la dieta, pero
con un fuerte componente simbdlico y jerarquico. Como ocurria en épocas anteriores el
pan negro, elaborado con centeno, cebada o mijo, era el alimento cotidiano de campesinos
y artesanos, mientras que, el pan blanco, mas fino y costoso, estaba reservado a las elites.
Aqui también se aprecia la diversidad regional, ya que el centeno y la avena eran
fundamentales en las tierras del norte mientras que en el Mediterraneo la trilogia pan,
vino y aceite se mantuvo como eje cultural en la larga duracion. El consumo de carne y
especias, limitado en los sectores populares, se concentraba en los banquetes cortesanos,
donde se escenificaba la abundancia siguiendo un ritual heredado de Roma. Estos
banquetes se proyectaban como un espectaculo de ostentacion y jerarquia, en los que los
lugares en la mesa, la sucesion de platos y la presencia de musica o entretenimiento
marcaban la autoridad del anfitrion y la posicion social entre los comensales. Las
diferencias de clase eran muy visibles también en otras dimensiones de la alimentacion.
Los campesinos apenas probaban carne de forma ocasional y dependian de potajes de
legumbres, gachas y pan moreno, mientras que los nobles exhibian su poder en esos
banquetes cargados de carne de caza, aves exoticas y vinos importados.

El vestido fue quizés el mas visible de los lenguajes sociales medievales. La
indumentaria distinguia ricos de pobres, a la par que también reflejaba diferencias
regionales. En las regiones mediterraneas, la tradicion bizantina e islamica introdujo telas
suntuosas, sedas y brocados que circulaban por las rutas comerciales. En cambio, en el
norte de Europa predominaban lanas mas gruesas y colores oscuros, adecuados a los
climas frios. En todos los casos, las leyes suntuarias intentaron frenar la imitacion social,
limitando el uso de tintes caros o adornos a la nobleza. Al mismo tiempo, el vestido
cumplia una funcién de identificacion corporativa. Gremios, érdenes religiosas y hasta
regiones especificas se distinguian por signos visibles en su indumentaria, generando una
cultura simbolica visual, con sus propias tendencias y modas, que en ocasiones es
complicado poder conocer con toda su precision.

La diferencia de clase reflejada por la vestimenta era evidente. Los campesinos y
artesanos, como sus homologos de etapas anteriores, vestian prendas toscas, de lana o
lino sin tefiir, que apenas distinguian las estaciones del afio, mientras que las clases
privilegiadas podian ostentar capas bordadas, pieles finas y sombreros decorados. El
género, por supuesto, también marcaba el uso de la ropa, manifestando condicion social,
estado civil y gusto personal a través de la ropa que vestian mujeres y hombres. En el
caso de la vestimenta femenina es especialmente importante la plasmacion de la
honestidad de quien portaba el vestido y el tocado del pelo, proyectando hacia el conjunto
de la sociedad mensajes de fuerte carga simbodlica que permitian identificar desde la
perspectiva visual las claves sociales de quien llevaba esa ropa.

33



Departamento de
Geografia e Historia OCW — Universidad de La Laguna
Universidad de La Laguna Historia de las mentalidades e historia cultural

6.3. La materialidad de la vida cotidiana en los tiempos modernos

En los siglos XVI-XVIII la vida material experimentd una profunda
transformacion que anticipa la modernidad. La vivienda, especialmente en el mundo
urbano, dejo de concebirse como simple refugio o fortaleza y se convirtié en un auténtico
simbolo de domesticidad burguesa. La consolidacion de la familia nuclear y la difusion
de nuevos valores sobre la intimidad hicieron que la casa se configurara como santuario
privado y como escenario de representacion social. La disposicion interna de las estancias
se especializo, disponiendo salones para la sociabilidad, alcobas para el descanso y la vida
conyugal, gabinetes de lectura o trabajo que reflejaban nuevas formas de individualidad.
En las ciudades, las residencias de comerciantes enriquecidos y profesionales
acomodados incorporaban muebles, tapices, vajillas y objetos de lujo que funcionaban
como signos de ascenso social. En paralelo, los palacios aristocraticos —como Versalles
en Francia o el Buen Retiro en Espafia— llevaron esta logica al extremo, transformando
la arquitectura y la decoracion en una escenografia de poder y prestigio.

Las diferencias de clase, por tanto, eran evidentes. Las ¢lites aristocraticas y
burguesas podian invertir en arquitectura y decoracion para ostentar su rango, pero la
mayoria de la poblaciéon campesina y urbana seguia habitando viviendas modestas, con
una o dos estancias, en las que la multifuncionalidad del espacio y la precariedad de los
materiales recordaban la continuidad con el pasado medieval. En las casas de la elite,
ademas, la mayor especializacion de estancias como los salones o gabinetes visibilizaba
a los varones en su rol de anfitriones y lectores, mientras que la cocina y las dependencias
de servicio quedaban asociadas al trabajo femenino y servil.

La alimentacion se vio revolucionada por la circulacion global de productos
coloniales. El café, el té, el cacao y el azlcar se convirtieron en protagonistas de nuevas
practicas de consumo, ligadas a la sociabilidad en cafés, tertulias y salones. Estos
espacios, particularmente en Inglaterra, Francia y los Paises Bajos, marcaron el
surgimiento de una cultura publica urbana, en la que la bebida caliente se acompafiaba de
conversacion, lectura y debate politico. El pan blanco, que durante siglos habia sido un
lujo minoritario, comenz6 a difundirse como signo de prestigio y como aspiracion de
amplios sectores sociales, aunque la mayoria de la poblacion siguié alimentandose de
panes oscuros.

Desde la perspectiva de la historia conectada, estos productos coloniales fueron
mucho mas que novedades exoéticas, y configuraron un sistema global de intercambios
que transformo profundamente la materialidad europea. El café y el azicar llegaban de
plantaciones caribefias y brasilefias sustentadas en el trabajo esclavo africano; el cacao
procedia de América, pero su consumo en Europa se ritualiz6 en las cortes y entre las
¢lites ilustradas; el t€, importado de Asia a través de las compaiiias comerciales, se
convirtié en emblema de refinamiento doméstico en Inglaterra. Asi, objetos cotidianos
como una taza de chocolate o una cafetera eran portadores de una historia global de
explotacion, comercio y mestizaje cultural. Estas transformaciones se vivieron de manera
desigual seglin la clase social. Los nuevos productos se difundieron primero en los
circulos aristocraticos y burgueses, que los incorporaron a rituales refinados de
sociabilidad; para los sectores populares, en cambio, el café o el azlicar permanecieron
durante mucho tiempo como lujos ocasionales, consumidos en pequenas dosis.

El vestido se consoliddo como el marcador principal de distincidon social que ya
tenia en las etapas precedentes. La moda, dictada por las cortes —Paris, Madrid, Viena—
, se convirtio en un fendmeno cambiante y codificado que obligaba a las élites a renovar
constantemente su apariencia para no quedar desfasadas. También aqui la historia



Departamento de

Geggra_ﬂ’a e Historia Prof.: R. Gonzalez Zalacain,
Universidad de La Laguna K. Rodriguez Wittmann, R. Villagrasa-Elias

conectada es fundamental. Los algodones estampados procedentes de la India, los tintes
americanos como la cochinilla, o los brocados de seda que circulaban desde el
Mediterraneo oriental transformaron el horizonte material europeo. El mercado global
sustituyd progresivamente a las leyes suntuarias como regulador del lujo, facilitando tanto
la imitacion social como la homogeneizacion de las modas en distintas regiones del
continente. Con todo esto, las diferencias de clase se expresaban de manera inmediata en
la indumentaria. Los grupos dominantes competian en el consumo de telas exoticas,
accesorios y adornos, mientas que los sectores populares seguian vistiendo prendas de
lana o lino de confeccion local, aunque cada vez mas influenciadas por imitaciones de los
tejidos de lujo.

En conjunto, durante la Edad Moderna, vivienda, alimentacion y vestido se
convirtieron en espacios dinamicos de consumo y representacion, intimamente
vinculados a los circuitos globales. La cultura material europea de los siglos XVI-XVIII
no puede entenderse sin estas conexiones, que explica que cada prenda de seda, cada taza
de café o cada terron de azlGcar era el resultado de una historia global de
interdependencias, en la que Europa se situaba como centro consumidor y regulador
simbdlico, mientras que los territorios coloniales aportaban la base material y humana de
esa transformacion.

La circulacién de productos coloniales en la Edad Moderna no solo transformo
los habitos cotidianos de las élites y sectores urbanos, sino que sent6 las bases de la
sociedad de consumo contemporanea. La difusion del café, el té, el azticar o el algodon
anticipd dindmicas que caracterizarian al siglo XIX: la produccion masiva, la
diversificacion de mercancias y la estandarizacion de gustos. La domesticidad burguesa
y la moda cortesana dieron paso a un mercado cada vez mas amplio, en el que la
publicidad, las tiendas especializadas y la cultura del deseo sustituyeron definitivamente
a las antiguas leyes suntuarias. Asi, lo que comenzd como consumo selectivo y ritualizado
en los salones de Versalles o en los cafés londinenses se convirtio en la logica expansiva
de la modernidad industrial, activando un sistema en el que la materialidad de la vida
cotidiana ya no estaba determinada solo por la tradicion o la jerarquia estamental, sino
por la capacidad de acceso al mercado global.

En la etapa contemporanea, la materialidad de la vida cotidiana se transformoé
radicalmente con la industrializacion y la sociedad de masas, aunque sin perder las huellas
de su evolucion anterior. La vivienda pas6 a concebirse como un derecho social, con la
extension de modelos urbanisticos modernos (barrios obreros, viviendas sociales, bloques
de apartamentos), pero siguid funcionando como marcador de estatus a través de la
localizacion, el tamafio o el acceso a comodidades tecnoldgicas. En la alimentacion, la
mecanizacion agricola y la industria alimentaria democratizaron el acceso a muchos
productos antes exclusivos —como el azicar o la carne—, aunque las desigualdades se
reprodujeron mediante la aparicion de consumos que cumplen hoy la misma funcién
simbolica que el pan blanco en el Antiguo Régimen. El vestido, impulsado por la
revolucion textil y la moda industrial, se masificd con la produccién en serie, pero
mantuvo su papel de lenguaje social, ahora marcado por la velocidad del cambio y la
capacidad de las marcas de imponer tendencias globales.

Asi, en la contemporaneidad, vivienda, alimentacion y vestido siguen siendo
territorios de distincion y consumo, aunque mediados por el mercado, la publicidad y la
globalizacion. Los objetos cotidianos ya no estan regulados por leyes suntuarias ni por
jerarquias estamentales, pero contintian operando como signos de identidad y pertenencia
en un mundo cada vez mas interconectado. En este sentido, la cultura material

35



Departamento de
Geografia e Historia OCW — Universidad de La Laguna
Universidad de La Laguna Historia de las mentalidades e historia cultural

contemporanea puede leerse como la culminacion de un proceso iniciado en la
Antigiiedad, acelerado en los mundos medieval y moderno, y globalizado en la actualidad,
en el que las diferencias de clase y género contintian moldeando la vida cotidiana.

7. Fiestas y celebraciones

En las sociedades tradicionales la fiesta cumplia una doble funcion, la de valvula
de escape frente a las tensiones sociales, y de eficaz mecanismo de refuerzo del orden
establecido. Las celebraciones permitian liberar, a través de la risa, el exceso y la
inversion de roles, las tensiones generadas por una vida cotidiana marcada por la
disciplina religiosa, las desigualdades sociales y las exigencias del trabajo agricola o
artesanal. Contra lo que pueda parecer, lejos de constituir una ruptura real, la fiesta tendia
a restaurar y confirmar las jerarquias al término de cada ciclo festivo, reafirmando la
cohesion de la comunidad y la legitimidad de las autoridades seculares y eclesiasticas.

Entre los rituales mas significativos se encuentran las grandes fiestas civico-
religiosas, como el Corpus Christi, en las que se desplegaban procesiones con
participacion de corporaciones, cofradias y gremios. El orden del cortejo no era arbitrario,
y reflejaba con claridad la organizacion jerarquica de la sociedad, dramatizando la
subordinacion de cada grupo al conjunto y al poder politico-religioso. Las
representaciones teatrales, las danzas y los desfiles con gigantes o tarascas reforzaban
visualmente la unién entre lo sagrado y lo profano, y la centralidad de la Iglesia y el
municipio en la vida colectiva.

Frente a la solemnidad de estos ritos, una fiesta de inversion, el carnaval, se erigia
en la celebracion popular por excelencia, caracterizada por la transgresion y la inversion.
Durante esos dias se practicaba lo que la antropologia ha denominado el “mundo al
revés”: los pobres ridiculizaban a los ricos, las mujeres adoptaban roles masculinos, los
niflos asumian papeles clericales y los ritos eclesiasticos eran objeto de parodia. Estas
manifestaciones de burla y exceso constituian una forma de critica social ritualizada, que,
sin embargo, no buscaba derribar el orden, sino canalizar las tensiones de manera
simbolica. El desorden permitido reforzaba, paraddjicamente, la estabilidad del sistema,
pues al finalizar el carnaval se restablecia con fuerza el principio jerarquico.

Las funciones sociales de la fiesta eran multiples. En primer lugar, fomentaban la
cohesion comunitaria, reuniendo a todos los miembros en torno a simbolos y practicas
compartidas. En segundo lugar, servian para la afirmacion de jerarquias, ya que la
participacion y la visibilidad en el ritual estaban reguladas segun el rango, el género y la
edad. En tercer lugar, constituian espacios privilegiados de sociabilidad, donde se
reforzaban vinculos de vecindad, se establecian alianzas y, en ocasiones, se dirimian
tensiones latentes. Finalmente, las fiestas ofrecian un cauce para la critica social
encauzada, mediante la satira, la parodia o la inversion simbdlica, que permitia expresar
el malestar frente a la autoridad sin poner en riesgo la continuidad del sistema politico y
religioso.

Por todo ello, la fiesta funcionaba como un espacio de negociacion simbolica entre
el orden y el desorden, entre la obediencia y la transgresion, entre lo sagrado y lo profano.
Su cardcter ritual, carnavalesco y comunitario nos revela hasta qué punto la vida cotidiana
del pasado no puede comprenderse sin atender a estas formas de sociabilidad festiva que,
en su ambivalencia, encarnaban tanto la critica como la afirmacion del orden social.



Departamento de
Geggra_ﬂa e Historia Prof.: R. Gonzalez Zalacain,
Universidad de La Laguna K. Rodriguez Wittmann, R. Villagrasa-Elias

7.1. El mundo festivo en la Antigiiedad

En el mundo grecorromano, las fiestas se encontraban intimamente ligadas tanto
al calendario agricola como a los cultos religiosos de la polis y del imperium. No obstante,
es necesario diferenciar las formas que estas celebraciones adoptaron en Grecia y en
Roma, pues si bien compartian un trasfondo ritual y comunitario, las estructuras politicas
y sociales de ambas civilizaciones imprimieron un caracter particular a sus festividades.

En Grecia, la fiesta era ante todo un acto civico-religioso que integraba religion,
politica y cultura. Las grandes celebraciones, como las Panateneas en Atenas o las
Dionisias, honraban a las divinidades tutelares de la ciudad y servian para reforzar el
sentimiento de pertenencia a la polis. En las Panateneas, por ejemplo, la procesion hacia
la Acropolis representaba la unidad de los ciudadanos en torno a Atenea, mientras que las
competiciones atléticas y musicales exaltaban valores de excelencia (areté) y de prestigio
comunitario. Las Dionisias, por su parte, dieron origen al teatro tragico y comico,
integrando el espectaculo artistico en un marco religioso. En todas estas celebraciones, la
participacion ciudadana era activa, y cada ciudadano, en tanto miembro de la comunidad
politica, estaba llamado a formar parte de los rituales, procesiones y banquetes. Asi, la
fiesta griega funcionaba como expresion de la democracia religiosa y civica de la polis,
donde el orden social se reforzaba a través de la exhibicion colectiva de los vinculos de
ciudadania.

En Roma, en cambio, las fiestas adquirieron un caracter mas fuertemente politico
y espectacular. Los /ludi (circenses, escénicos o gladiatorios) y las celebraciones
vinculadas a las divinidades —como las Saturnales o las Lupercales— eran tanto actos
de piedad como instrumentos de control social. A diferencia de Grecia, donde la
participacion activa del ciudadano era esencial, en Roma el pueblo era sobre todo
espectador de los fastos organizados por el Estado o por las elites. La célebre férmula del
panem et circenses resume esta funcion. La distribucion de alimentos y la organizacion
de espectaculos masivos garantizaban la lealtad de las masas al emperador, reforzando al
mismo tiempo la centralidad del poder politico. Las procesiones triunfales, los sacrificios
publicos y los juegos en el circo dramatizaban la gloria militar y la sacralidad de la ciudad
eterna.

De este modo, aunque tanto en Grecia como en Roma las fiestas articularon lo
religioso, lo social y lo politico, en la primera prevaleci6 la logica de la participacion
ciudadana en la comunidad, mientras que en la segunda predomind la logica del
espectaculo y la propaganda, que vinculaba de manera directa el ritual festivo con la
legitimidad del poder estatal.

7.2. Las fiestas en la Edad Media

Durante la Edad Media las fiestas adquirieron un papel aun mas decisivo en la
vida comunitaria, pues en un mundo ruralizado, con escasos espacios de ocio individual
y una fuerte impronta religiosa, constituian auténticos hitos del calendario colectivo. Las
celebraciones se organizaban en estrecha relacion con el ciclo agrario (siembras,
cosechas, vendimias) y con el calendario litirgico, de modo que lo natural y lo sagrado
se entrelazaban en una misma trama de sentido. El tiempo de la fiesta interrumpia el
tiempo del trabajo, pero no lo anulaba, sino que lo reorientaba hacia la gratitud, la
esperanza de fecundidad y la cohesion comunitaria.

37



Departamento de
Geografia e Historia OCW — Universidad de La Laguna
Universidad de La Laguna Historia de las mentalidades e historia cultural

Las procesiones religiosas, como las del Corpus Christi, constituyeron una de las
expresiones mas visibles de este orden simbdlico. En ellas desfilaban clérigos, nobles,
cofradias y gremios en un orden jerarquico rigido que escenificaba la estructura del
cuerpo social. La procesion no era un simple acto devocional, sino una dramatizacion
publica de la unidad y la subordinacién, en la que cada estamento ocupaba un lugar
determinado, mostrando asi el equilibrio —y la desigualdad— que cimentaba a la
sociedad medieval. Gigantes, tarascas, autos sacramentales y danzas acompanaban el
cortejo, reforzando a través de lo visual y lo festivo la centralidad del poder politico y
eclesidstico.

Junto a estas manifestaciones solemnes se desarrollaron celebraciones de signo
opuesto, como el carnaval o las llamadas “fiestas de locos” y “fiestas de los obispillos”,
en las que la parodia y la inversion de jerarquias dominaban el escenario. En ellas, los
nifios podian asumir funciones clericales, los laicos ridiculizaban ritos religiosos y los
pobres se burlaban de los ricos. Se practicaba lo que la antropologia ha definido como
una fiesta de inversion, entendida como espacio de licencia y transgresion en el que el
exceso alimentario, la burla obscena y los disfraces grotescos liberaban tensiones
acumuladas mediante la asuncion de roles diferentes que servian para canalizar la
transgresion. Como ha sefialado Jacques Heers, estos momentos de inversion no ponian
en peligro la estabilidad del sistema; mas bien al contrario, servian de véalvula de escape
que permitia expresar criticas y frustraciones sin salirse de los cauces ritualizados.

La funcidén social de estas fiestas era, pues, profundamente ambivalente.
Subvertian simbdlicamente el orden al permitir la burla de las jerarquias y la transgresion
de normas morales y religiosas, pero al mismo tiempo lo reforzaban, ya que, al concluir
el periodo festivo, el retorno al orden cotidiano parecia mas necesario y natural que nunca.
La comunidad encontraba en estas celebraciones un espacio de sociabilidad intensa,
donde se reforzaban los vinculos de vecindad y se vivia colectivamente la pertenencia a
un grupo, incluso a través del conflicto ritualizado.

De este modo, las fiestas medievales constituyeron un auténtico lenguaje
simbolico de la sociedad: un medio de comunicacion en el que se expresaban tanto la
sumision a un orden jerarquico como las tensiones latentes entre dominantes y
dominados. Se trataba de una “critica social encauzada”, que nunca aspiraba a destruir el
sistema, sino a mantenerlo equilibrado gracias a la alternancia entre lo solemne y lo
burlesco, entre lo sagrado y lo profano.

7.3. La fiesta en el mundo moderno

Con el Renacimiento y la consolidacion de los Estados modernos, las fiestas
adquirieron dimensiones nuevas, profundamente politicas y culturales. Las monarquias y
los poderes urbanos comprendieron pronto que el ritual festivo podia convertirse en una
herramienta eficaz de representacion y propaganda. Asi, las entradas reales, los fastos
cortesanos, las celebraciones de victorias militares o las conmemoraciones dinasticas se
convirtieron en auténticos teatros del poder, en los que se dramatizaba la majestad del
soberano y la sumision de sus stbditos. En estas ceremonias se ritualizaba la obediencia
y se hacia visible la sacralizacion del poder politico, ahora encarnado en la figura del
principe.

Paralelamente, en el ambito popular, el carnaval continuaba siendo un espacio
privilegiado de transgresion, aunque comenzd a ser objeto de una vigilancia creciente por
parte de las elites y de la Iglesia. Con la Reforma protestante y, sobre todo, con la



Departamento de
Geggra_ﬂa e Historia Prof.: R. Gonzalez Zalacain,
Universidad de La Laguna K. Rodriguez Wittmann, R. Villagrasa-Elias

Contrarreforma cat6lica, se desplegd una intensa campaina de moralizacion del ocio. Se
prohibieron o moderaron ciertos excesos, se persiguieron representaciones obscenas y se
impulsaron fiestas de caracter mas devoto. Este proceso, denominado por parte de la
historiografia como el “triunfo de la Cuaresma”, supuso un intento de disciplinar la
cultura festiva y reconducirla hacia formas mas acordes con los valores de la religiosidad
tridentina.

No obstante, incluso en un contexto de mayor represion y control, las fiestas
conservaron su capacidad de cohesidon comunitaria y de afirmacion jerdrquica. La
participacion en procesiones, cofradias y representaciones publicas seguia marcada por
el rango, el género y la pertenencia a un oficio o corporacion, reproduciendo asi, en el
plano simbolico, la estratificacion social. Al mismo tiempo, las celebraciones constituian
un espacio de critica ritualizada, en el que, bajo formas de burla o de inversion
carnavalesca, podian expresarse tensiones sociales y politicas que no hallaban otro cauce
de manifestacion.

En la Espaia de los Austrias, por ejemplo, el ciclo festivo —del carnaval al Corpus
Christi— funcionaba como un verdadero escenario politico, donde se dirimian conflictos
y se reforzaban vinculos. Las fiestas de Corpus, con su despliegue de gigantes, tarascas,
autos sacramentales y procesiones gremiales, eran una dramatizacion de la ciudad
cristiana unida bajo la monarquia y la Iglesia. Por su parte, el carnaval, aunque sometido
a creciente control, mantenia elementos de critica y resistencia simbolica frente a las
autoridades locales y eclesiasticas. De este modo, las celebraciones servian tanto para
expresar la pluralidad de voces que componian la sociedad urbana como para reafirmar
la supremacia del orden mondarquico y religioso.

Este proceso de tensiones entre control y transgresion, entre solemnidad y
carnaval, no desaparecid con el final del Antiguo Régimen. Al contrario, muchas de estas
dindmicas se proyectaron hacia la época contempordnea, cuando las revoluciones
politicas, la secularizacion y la expansion del ocio urbano transformaron profundamente
el sentido de las fiestas. A partir del siglo XIX, la fiesta comenz6 a desvincularse
progresivamente de su matriz religiosa para convertirse en un fenémeno cultural y social
mas laico, asociado tanto a la construccion de identidades nacionales como al
entretenimiento de masas.

Con la llegada de la época contemporanea, las fiestas experimentaron
transformaciones profundas ligadas a la modernizacion politica, la secularizacion y la
urbanizacion. El colapso del Antiguo Régimen y el ascenso de los Estados liberales y
nacionales alteraron el sentido de muchas celebraciones tradicionales. Las fiestas, que
durante siglos habian estado intimamente vinculadas a lo religioso, comenzaron a adquirir
un nuevo significado en clave civica y nacionalista. Asi, junto a las conmemoraciones
liturgicas, proliferaron las fiestas patridticas que exaltaban hitos de la historia nacional o
figuras fundacionales, configurando un nuevo calendario simboélico de caracter politico.

El proceso de secularizacion afectd especialmente a las festividades de raiz
cristiana. Aunque muchas siguieron celebrandose, su sentido religioso se fue diluyendo y
se reforz6 en cambio su dimension cultural, identitaria y comunitaria. El carnaval,
perseguido y domesticado en la Edad Moderna, conoci6 una revitalizacion en numerosas
ciudades europeas y americanas, convirtiéndose en un espacio de expresion popular, a
menudo reinterpretado bajo claves locales y regionales. Al mismo tiempo, fiestas como
el Corpus o las procesiones de Semana Santa se mantuvieron, pero crecientemente vistas
tanto como expresion de religiosidad como patrimonio cultural.

39



Departamento de
Geografia e Historia OCW — Universidad de La Laguna
Universidad de La Laguna Historia de las mentalidades e historia cultural

El siglo XIX introdujo ademds un elemento nuevo, el de la fiesta como
instrumento de construccion de la identidad nacional. Los Estados utilizaron
conmemoraciones, desfiles y rituales civicos para generar cohesion ciudadana en torno a
simbolos patrioticos (banderas, himnos, héroes histdricos). La fiesta se transformé en un
espacio de pedagogia politica, donde el pueblo participaba como espectador y actor en la
representacion de la nacion.

En el siglo XX, el desarrollo de la sociedad de masas y de la cultura del ocio
modificé aun mas el horizonte festivo. La proliferaciéon de medios de comunicacion y la
expansion del turismo favorecieron la espectacularizacion de muchas celebraciones
tradicionales, que pasaron a cumplir también una funcién econdmica y turistica.
Procesiones, carnavales y ferias fueron revalorizados como expresiones de patrimonio
cultural inmaterial, convirtiéndose en elementos de atraccidon para visitantes y en
emblemas de identidades locales y regionales.

A pesar de estas transformaciones, las funciones sociales basicas de la fiesta han
perdurado. Todavia hoy cumple un papel de cohesion comunitaria, refuerza vinculos de
pertenencia y proporciona un espacio para la expresion de tensiones y criticas en clave
simbolica. Asi, la continuidad con el pasado es evidente: la fiesta contemporanea
mantiene su caracter ambivalente de orden y desorden, de solemnidad y parodia, de
control institucional y licencia popular. La diferencia radica en que ahora se desarrolla en
un marco donde conviven la secularizacion, la mercantilizaciéon y la politizacion,
reflejando las complejidades de las sociedades modernas y globalizadas.

Bibliografia basica

Aries, Phillipe, Duby, Georges y Chartier, Roger (1992). Historia de la vida privada.
Madrid: Taurus.

Aznar Vallejo, Eduardo (1999). Vivir en la Edad Media. Madrid. Arco Libros.

Burke, Peter (2014°). La cultura popular en la Europa moderna. Madrid: Alianza
Editorial.

Caro Baroja, Julio (2006). El carnaval: (andlisis historico-cultural). Madrid: Alianza
Editorial.

Chartier, Roger (2003). Espacio publico, critica y desacralizacion en el siglo XVIII: los
origenes culturales de la Revolucion Francesa. Barcelona: Gedisa.

Aries, Phillipe (1992). El nifio y la vida familiar en el Antiguo Régimen. Madrid: Taurus.

Geremek, Bronislaw (1998). La piedad y la horca: Historia de la miseria y de la caridad
en Europa. Madrid: Alianza Editorial.

Goody, Jack (2001). La familia europea: Ensayo historico-antropologico. Barcelona:
Critica.

Heers, Jacques (1988). Carnavales y fiestas de locos. Barcelona: Peninsula.

Herran, Mikel (2024). Sodomitas, vagas y maleantes: Historia de la Espana desviada de
Atapuerca a Chueca. Barcelona: Planeta.

Herzog, Tamar (2006). Vecinos y extranjeros: Hacerse espaniol en la Edad Moderna.
Madrid: Alianza Editorial.

Starr, Chester G. (1986). Individual and community the rise of the «polisy, 800-500 B.C.
Oxford: Oxford University Press.



