
 

 

Historia de las mentalidades e historia cultural 

Open Course Ware (OCW) – Universidad de La Laguna 

Curso 2025-2026 

Profesorado: Roberto J. González Zalacain, Kevin Rodríguez  

Wittmann y Raúl Villagrasa-Elías 

 

 

 

Bloque 4 

DEL ALMA Y EL MÁS ALLÁ 
 

[III] Nuestras vidas son los ríos 

que van a dar en la mar, 

que es el morir: 

allí van los señoríos, 

derechos a se acabar 

y consumir; 

allí los ríos caudales, 

allí los otros medianos 

y más chicos; 

y llegados, son iguales 

los que viven por sus manos 

y los ricos. 

 

Es esta la copla más famosa y citada de las que compuso Jorge Manrique en las 

últimas décadas del siglo XV y que dedicó a la muerte del maestre de la Orden de 

Santiago, Rodrigo Manrique, su padre. Escritas en formato de elegía, el poeta reflexiona 

sobre la vida y la muerte, especialmente esta última como igualadora de todos los destinos 

sin importar el estatus social de los individuos. Sirve, en esta ocasión, para arrancar este 

bloque 4 centrado en el alma y el más allá y cómo la muerte fue abordada por la sociedad 

europea en la transición entre las épocas medieval y moderna. 

 

 

1. Introducción 

El estudio de la muerte ofrece una de las vías más fecundas para acceder a la 

mentalidad de cualquier sociedad. Pocas dimensiones culturales revelan con tanta fuerza 

las estructuras simbólicas, las emociones colectivas y los mecanismos de organización 

moral como la forma en que individuos y comunidades han concebido la muerte y el más 

allá. El alma, su juicio, tránsito, purificación o condena, y su eventual llegada a un paraíso 

o infierno han constituido elementos fundamentales de cualquier religión. Este bloque 

propone abordar el universo de la muerte desde la Historia Cultural, es decir, centrándose 

en las emociones, los ritos, las representaciones, las prácticas y las narraciones colectivas 

que articularon lo visible y lo invisible, lo terrenal y lo espiritual. 



OCW – Universidad de La Laguna 

Historia de las mentalidades e historia cultural 

 

 
 

2 

 

La Historia de las Mentalidades permite observar cómo estas concepciones del 

más allá no eran abstractas ni marginales, sino que estructuraban la vida cotidiana de las 

personas, las relaciones familiares, la economía y la visión del cuerpo y del pecado. El 

alma no se concebía como una entidad vaga, sino como el núcleo de la persona, cargada 

de consecuencias en este mundo y el venidero. Su destino dependía de una vigilancia 

constante, una pedagogía del miedo y una red de prácticas de intercesión –confesiones, 

limosnas, testamentos, misas y sufragios–. El más allá se proyectaba sobre los seres 

humanos organizando el tiempo –la muerte de Cristo, el duelo–, el espacio –sepulturas, 

altares, imágenes– y los afectos –culpa, esperanza, consuelo–. 

Así, este último bloque se articula en cinco apartados que recorren distintas 

dimensiones: primero, se aborda la construcción cultural del alma desde la teología, la 

filosofía y la práctica religiosa, con atención al dualismo cuerpo-alma y el pecado; 

segundo, se analiza la muerte como rito de paso y práctica social; tercero, se explica la 

configuración simbólica del más allá como espacios imaginados, normativos y 

jerarquizados; cuarto, se relacionan estos espacios con las experiencias vividas –visiones, 

sueños, milagros, apariciones– y, finalmente, se cierra con un comentario sobre la cultura 

del terror religioso como fenómeno disciplinario. 

 

 

2. El alma en la cultura cristiana medieval y moderna 

 

La noción del alma en la cultura cristiana del Antiguo Régimen ocupa un lugar 

central en el pensamiento religioso y la configuración del más allá. Desde una perspectiva 

filosófica y teológica, el alma fue concebida como la parte inmortal, racional y espiritual 

del ser humano, en contraposición al cuerpo, la parte sujeta a corrupción, pecado y 

pasiones. Esta dualidad tiene raíces platónicas, aunque fue reelaborada profundamente 

por el cristianismo, sobre todo a partir de la síntesis agustiniana y, posteriormente, la 

tomista. De hecho, Platón escribió Fedón (ca. 387 a.e.) justamente para valorar la 

inmortalidad del alma. En sus palabras: “Es, pues, necesario decir lo mismo de lo que es 

inmortal. Si lo que es inmortal nunca puede perecer, por mucho que la muerte se acerque 

al alma será absolutamente imposible que el alma muera, porque, según lo que acabamos 

de decir, el alma nunca admitirá a la muerte y no morirá jamás, […], como el fuego no 

podrá nunca ser frío ni el calor del fuego convertirse en frialdad” (texto extraído de Bib. 

Cervantes Virtual). 

San Agustín, en sus Confesiones (397-398), atribuyó al alma una estrecha relación 

con Dios como ser superior y conocedor del interior de las personas, con quien se acuerda 

la paz a través de determinadas acciones como la confesión y el rezo individual: “Es 

certísimo, pues, que Vos, Señor, me conocéis claramente tal como soy; pero ya he dicho 

antes el provecho que espero sacar de confesarme a Vos. Así, no lo ejecuto con palabras 

ni voces formadas en mi boca, sino con palabras interiores de mi alma y clamores de mi 

pensamiento, que llegan a vuestros oídos. Si soy malo, no es otra cosa el confesarlo a 

Vos, que desagradarme de mí mismo; y si soy bueno, no es otra cosa el confesarlo a Vos 

que no atribuirme a mí mismo esa bondad” (libro X, ibidem). Este impacto del 

pensamiento de San Agustín se reflejó también en la vida cultural y literaria. Por ejemplo, 

Francesco Petrarca (m. 1374) leyó las Confesiones, las cuales inspiraron su obra lírica 

amorosa y su concepción del alma, llegando estas ideas filosóficas a muchas más 

personas. 



Prof.: R. González Zalacain,  

K. Rodríguez Wittmann, R. Villagrasa-Elías  

 
 
 

3 

 

La filosofía medieval consideraba al alma como principio vital y sede de la razón, 

pero también como lugar donde se daba la lucha moral y, por tanto, los sujetos eran 

susceptibles de salvarse o condenarse. El destino del alma dependía de la vida moral del 

sujeto, evaluada a través del pecado, el arrepentimiento, la confesión y la recepción de 

los sacramentos. A través del control del alma se sujetaban también los cuerpos y se 

moldeaban subjetividades. Esta perspectiva reforzó el papel del clero y la Iglesia como 

principales intermediarios entre creyentes y la divinidad. El pensamiento de la época 

valoraba la tríada sanidad-virtud-razón. La persona sana era virtuosa porque se regía por 

los dictámenes de la razón, a diferencia del ignorante, que confundía el bien con el mal y 

se dejaba llevar por los pecados capitales. Si los profesionales sanitarios se encargaban 

de curar el cuerpo, Dios era quien conocía y sanaba el alma, y el clérigo y la confesión 

eran las herramientas. En múltiples hospitales de época medieval y moderna se mantuvo 

esta dualidad complementaria para buscar la salud. De hecho, ya a finales de la Edad 

Media dentro del propio clero había tensiones por quién debía encargarse de la cura 

animarum, si los párrocos y obispos –clero secular– o las órdenes mendicantes –clero 

regular–. El mercado de la salvación de las almas se convirtió en zona tensionada para 

hacerse con el mayor número posible de misas, aniversarios y capellanías. 

Desde la sociología y antropología de las religiones, las representaciones del alma 

se han visto como construcciones simbólicas que articulan valores y modelos de 

conducta. Durkheim vio en estas creencias la expresión de la conciencia colectiva y 

moralidad del grupo. Permite a las sociedades codificar qué es aceptable-inaceptable, 

puro-impuro, y organizar el ciclo vital en torno a lo que sucede antes y después del 

nacimiento y la muerte. En este sentido, la muerte y el tránsito del alma se han 

interpretado como ritos de paso estructurados en etapas. 

El papel del alma variaba según género, estatus y confesión religiosa. Las mujeres 

fueron vistas como especialmente vulnerables a la contaminación del alma, debido a su 

supuesta debilidad moral, emotividad o cercanía al cuerpo. Su salvación pasaba por el 

recogimiento, la penitencia, la obediencia y la vigilancia de los deseos. En los conventos 

femeninos, el alma se convertía en el objeto de un amor místico, pero también en un 

campo de batalla espiritual, sometido a visiones, tentaciones y pruebas. En el caso de los 

más pequeños, se creía que las almas de los niños no bautizados no accedían al cielo, lo 

que motivó prácticas como el bautismo de urgencia aplicado por matronas. Las minorías 

religiosas fueron objeto de especial sospecha: quienes se habían convertido al 

cristianismo, ¿también habían transformado su “alma verdadera”?, ¿seguía esta siendo 

herética, desleal o perversa?; de ahí el celo mantenido por los inquisidores. 

Visualmente el alma fue representada como una pequeña figura humana, blanca, 

etérea, en ocasiones con alas, que salía del cuerpo en el momento de la muerte, recogida 

por ángeles o acechada por demonios. Pinturas, retablos, manuscritos iluminados y 

sermones populares reforzaban la idea de que el alma era frágil, codiciada, juzgada y 

pesada. El momento del juicio particular –la muerte personal– y del juicio final eran 

momentos clave donde el alma quedaba desnuda ante Dios. Así, cada acción vital 

condicionaba al estar bajo la vigilancia espiritual. 

 

 

 

 

 

 



OCW – Universidad de La Laguna 

Historia de las mentalidades e historia cultural 

 

 
 

4 

 

3. La muerte: tránsito, rituales y memoria 

 

En la gran mayoría de las sociedades pretéritas la muerte no se concebía como un 

final absoluto, sino como un tránsito, una transformación obligada para conectar los 

inseparables mundos de los vivos y los muertos. El juicio del alma es un leitmotiv 

constante en culturas del pasado. En el Antiguo Egipto, el alma no era un concepto 

unitario. Se componía de distintas partes como el Ka –fuerza vital y duplicación espiritual 

del ser–, el Ba –la personalidad representada con un ave de cabeza humana y que viajaba 

entre el mundo de los vivos y los muertos–, el Akh –espíritu transformado y eterno–, el 

Ren –nombre–, el Ibd o corazón –lugar de las emociones– y la Shut –sombra–. Tras la 

muerte, el cuerpo físico o Khat se conservaba, ya que el Ka y el Ba lo necesitaban para 

subsistir y realizar el viaje. El Ba viajaba al inframundo y regresaba al cuerpo durante la 

noche. El Ka sobrevivía en el más allá gracias a las ofrendas de los vivos. La combinación 

de Ka, Ba y otros elementos, junto a la justicia del difunto en la tierra y la Balanza de la 

Verdad contra la pluma de Maat, determinaba si el Akh podía unirse a los dioses en la 

eternidad. Según la mitología egipcia, este ritual se denominaba juicio del alma o de 

Osiris –por actuar como juez–, mientras Tot ejercía de escriba y anotaba el proceso, y 

Anubis pesaba el corazón para medir sus pecados. 

Antropólogos como Robert Hertz han señalado cómo los ritos funerarios cumplen 

dos funciones: primero, permiten separar al difunto de la comunidad viva; segundo, 

aseguran la entrada de este en la comunidad de los antepasados. La muerte es un hecho 

biológico, también particular, pero además es público ya que tiene que ser interpretado, 

gestionado y encauzado colectivamente. Lo expresa así: “Pero cuando se trata de la 

muerte de un ser humano los fenómenos fisiológicos no lo son todo, pues al 

acontecimiento humano se sobreañade un conjunto complejo de creencias, emociones y 

actos que le dan un carácter propio. Ante el hecho de la vida que se extingue nos 

enfrentamos con un lenguaje particular: es el alma, se dice, que parte hacia otro mundo, 

donde se reunirá con sus padres. El cuerpo de un difunto no se considera como el cadáver 

de un animal cualquiera, pues hay que proporcionarle unos cuidados concretos y una 

sepultura regular, no sólo como medida de higiene, sino por obligación moral. Además, 

la muerte abre para los sobrevivientes una etapa lúgubre, durante la cual se les impone 

deberes especiales. Cualesquiera que sean sus sentimientos personales, se verán obligados 

durante cierto tiempo a manifestar su dolor, cambiando el color de sus vestidos y 

modificando su género de vida habitual. En definitiva, la muerte tiene para la conciencia 

social una significación determinada, y constituye un objeto de representación colectiva.” 

Hertz distingue dos principales fases: por un lado, el periodo intermedio –

generalmente, marcado por la descomposición del cuerpo– y, por otro lado, la ceremonia 

final. En el primero el cuerpo es tratado provisionalmente y el alma se prepara para 

abandonar el lugar de los vivos e iniciar el tránsito. Es necesario realizar correctamente 

los rituales postmortem para que el alma no se quede vagando, molestando e incluso 

atemorizando a los vivos. Estos, mientras tanto, sufrirán el duelo, así como restricciones 

y comportamientos determinados pues están viviendo en sus carnes el propio estado del 

muerto. La ceremonia final tiene un triple objeto para finalizar lo inacabado: a) dar a los 

restos del difunto la sepultura definitiva; b) que el alma pueda acceder sin problemas a la 

estancia de los muertos, c) liberar a los vivos de sus obligaciones personales y sociales. 

Este conjunto de fases, sea mayor o menor el grupo –la familia, la aldea, la nación–, 

“cobra una significación política, pues al poner en común todos sus muertos, los diversos 

grupos domésticos y locales que forman la unidad superior toman conciencia de los 



Prof.: R. González Zalacain,  

K. Rodríguez Wittmann, R. Villagrasa-Elías  

 
 
 

5 

 

vínculos que les unen y mantienen. Al constituir la sociedad de los muertos, la sociedad 

de los vivos se vuelve a crear regularmente a sí misma.” 

En la Europa medieval y moderna la muerte era un fenómeno ritualizado que 

comenzaba mucho antes del último suspiro. La preparación incluía el rezo y la confesión, 

la recepción de la extremaunción y la disposición del testamento. El arte de bien morir 

se difundió enormemente desde el siglo XV en manuales y sermones, ofrecía al enfermo, 

al anciano y al moribundo instrucciones sobre cómo afrontar la muerte cristianamente: 

resistiendo a las tentaciones, reafirmando la fe, perdonando y siendo perdonado. La 

muerte debía ser edificante, acompañada de familiares y esperanzadora por el viaje que 

el alma iba a realizar. El cuerpo del difunto debía ser velado, transportado en procesión y 

enterrado en lugares de sacralidad, con un fuerte componente jerárquico que determinaba 

la espacialidad religiosa: cercanía con los altares, capillas, muros de las iglesias o 

cementerios ya extramuros. 

La memoria del muerto no se extinguía automáticamente. Entraba aquí en juego 

el ya mencionado mercado de las almas. El recuerdo se sostenía a través de misas, 

aniversarios, encargos de obras piadosas, epitafios que invocaban la intercesión de los 

vivos e inversión en cera –las velas y la luz que iluminaba el mundo de las sombras–. Las 

cofradías, especialmente en los reinos ibéricos, desempeñaron un papel fundamental en 

la gestión de la muerte: organizaban funerales de trabajadores y vecinos, financiaban 

enterramientos de pobres y mantenían viva la memoria de sus miembros mediante listas 

de difuntos y misas colectivas. Fueron las órdenes mendicantes, tan presentes en la vida 

cotidiana de las ciudades, las que mejor supieron vehicular estos ritos mortuorios, con sus 

frailes como principales sermoneadores o capellanes, y con las elites sociales deseosas de 

enterrarse con hábitos de franciscanos y dominicos para, de esta manera, aparentar una 

mayor piedad y pobreza material. 

Para las épocas medieval y moderna el testamento fue en sí mismo un acto 

ritualizado, en la que confesores y familiares podían acompañar al moribundo. Era 

protagonista esencial de este proceso el escribano o notario que registraba desde la 

trasmisión del patrimonio a familiares, vecinos y amigos, hasta los miedos del yacente. 

Era importantísimo liberar al agonizante de todos aquellas “deudas y entuertos”. No se 

podía afrontar la muerte dejando negocios sin cerrar y obligaciones sin cumplir. Era un 

excelente momento para donar parte de las riquezas, que tanto lastraban el alma, a los 

pobres vergonzantes o instituciones de caridad. Incluso historiadores de la economía 

como Carlo Cipolla han destacado la gran cantidad de recursos económicos que se movían 

fuera de lo que consideramos el mercado tradicional. Las sociedades del Antiguo 

Régimen invirtieron mucho en la muerte y la caridad, en manifestaciones al final de la 

vida: era una forma importante de redistribución de la riqueza para paliar, aunque 

escasamente, los altos niveles de pobreza. 

En la cultura visual y literaria del momento, la muerte era una presencia constante, 

simbólica y moralizante. Las danzas de la muerte representaban la igualdad final de los 

estamentos privilegiados y populares: reyes, obispos, comerciantes y campesinos eran 

dirigidos por la muerte al más allá, recordando la vanidad de las jerarquías terrenales, en 

línea con la metáfora fluvial que presentó Jorge Manrique. Las imágenes del juicio final, 

del peso de las almas y del infierno, reforzaban la vigilancia moral de las instituciones 

eclesiásticas. El memento mori –“recuerda que morirás”–, a menudo inscrito en retratos, 

lápidas y textos devocionales, invitaba a recordar la fugacidad de la vida y a vivir en 

estado de preparación. En los siglos XVI y XVII, con el impulso tridentino de la 



OCW – Universidad de La Laguna 

Historia de las mentalidades e historia cultural 

 

 
 

6 

 

Contrarreforma, estas prácticas funerarias y la centralidad del purgatorio intensificaron el 

paisaje espiritual y visual densamente poblado por signos mortuorios. 

Erróneamente se ha considerado que buena parte de los osarios conservados 

provienen de la Peste Negra del siglo XIV. Al contrario, han de ser considerados, en gran 

medida, como parte del pensamiento barroco sobre la concepción inminente de la muerte. 

La Capilla de los Huesos de la Iglesia de San Francisco de Évora fue construida en el 

siglo XVI por un franciscano que deseaba ahondar en este mensaje de la vida efímera. La 

inscripción de la entrada reza: “Nós ossos que aqui estamos pelos vossos esperamos = 

Nosotros, los huesos que aquí estamos, por los vuestros esperamos”. La capilla homónima 

de la Iglesia del Carmen de Faro, también en Portugal e inaugurada en 1816, cuenta con 

su correspondiente inscripción: “Pára aquí a considerar que a este estado hás-de chegar 

= Detente aquí y considera que alcanzarás este estado.” El osario de la Iglesia de Santa 

María de Wamba, en Valladolid, guarda más de 3.000 calaveras datadas entre los siglos 

XIII y XVIII. En la línea de las inscripciones con advertencias esta dice: “Como te ves, 

yo me vi. Como me ves, te verás. Todo acaba en esto aquí. Piénsalo y no pecarás.” El 

osario de Brno en República Checa fue creado en el siglo XVII y ampliado en el XVIII. 

Es el segundo más grande de Europa después de las Catacumbas de París. En la capital 

francesa este conjunto de túneles que conformaban minas de época romana fue convertido 

en cementerio común a finales del siglo XVIII. Conserva más de seis millones de 

esqueletos humanos (Wikipedia). 

Las fuentes escritas y literarias son importantes para valorar la cultura de la muerte 

en el Antiguo Régimen, si bien es cierto que para esta temática resultan fundamentales 

los análisis arqueológicos para determinar qué tipo de enterramientos se han llevado a 

cabo –inhumación, incineración–, con qué características –cantidad de personas, 

orientación, disposición de los cuerpos, materiales utilizados– y con qué elementos se 

acompañó el cuerpo de los difuntos. Los esfuerzos desde la arqueología son 

fundamentales para conocer las prácticas de los estamentos populares. En este sentido, 

los valiosos trabajos desde la Historia del Arte permiten conocer la jerarquización de la 

sociedad, con élites que conjugaron notables inversiones arquitectónicas, pictóricas y 

escultóricas enfocadas al más allá y el reposo eterno. Quienes conformaron la cúspide de 

la pirámide social estuvieron en buena disposición de levantar capillas, pintar escudos en 

las paredes, encargar retratos, levantar sepulcros de mármol y tallar inscripciones para la 

memoria personal y familiar, funcionando como estrategias para la reproducción social. 

Véase la que es conocida como la catedral dentro de otra catedral: la Capilla funeraria de 

los Condestables de Burgos levantada por Mencía de Mendoza y Pedro Fernández de 

Velasco (ss. XV-XVI). 

Finalmente, cabe mencionar uno de los principales autores que han situado esta 

temática en el campo de la Historia, como es Philippe Ariès y sus libros Historia de la 

muerte en Occidente: de la Edad Media hasta nuestros días (v.o. 1975) y El hombre ante 

la muerte (v.o. 1977). La muerte se entiende como un hecho cultural e histórico, en unas 

monografías donde Ariès plantea que la relación del ser humano con la muerte es mutable, 

y que supone una construcción social y cultural influida por las mentalidades colectivas. 

Cada época ha concebido, sentido y ritualizado la muerte a su manera. Ariès detalla cuatro 

etapas de actitud ante la muerte en Occidente: 1) la muerte domesticada o domada (Edad 

Media y Edad Moderna), donde esta era familiar, aceptada y visible, integrada en la vida 

cotidiana de la comunidad y no considerada una ruptura; 2) la muerte de sí mismo, que 

concibe la idea del juicio personal y la importancia de prepararse para afrontar el final; 3) 

la muerte ajena (ss. XVIII-XIX) en la que aumenta la emotividad ligada a la pérdida de 



Prof.: R. González Zalacain,  

K. Rodríguez Wittmann, R. Villagrasa-Elías  

 
 
 

7 

 

los seres más queridos; 4) la muerte invertida o virtual (mundo contemporáneo), 

representada en espectáculos, en medios de comunicación, fragmentada y, a la vez, 

evitada en la intimidad personal y familiar. Así, concluye que progresivamente la muerte 

ha sido ocultada, negándose a medida que ha mejorado la técnica y la ciencia a partir del 

siglo XX, conforme al auge del individualismo y la pérdida del sentido trascendente de 

la vida y la muerte. Ha pasado a ser un acontecimiento médico, privado y silenciado, un 

tema tabú que se evita. En la actualidad la muerte está presente, también en el ámbito 

público, pero más bien como un objeto de consumo. 

 

 

4. Infierno, purgatorio y paraíso: geografía del más allá 

 

La mitología romana, heredera de la griega, ya recreó toda una compleja 

espacialidad de la muerte. Primero existía el Inframundo, adaptando la idea griega del 

Hades, llamándolo Orcus, el reino subterráneo donde residía Plutón –Hades– y las almas 

después de la muerte. Una de sus principales entradas era el Lago Averno y el Tártaro, 

región donde además se castigaba eternamente a los pecadores; otras eran los propios 

cementerios y necrópolis; también el Monte Aventino, donde se encontraba el santuario 

de Libitina; o las tres puertas del infierno o templos dedicados a Plutón. Estos lugares de 

culto y acceso estaban en cuevas o lagos, como el de la ciudad frigia de Hierápolis, que 

Estrabón describió y denominó plutonion. Se había convertido en un auténtico centro de 

peregrinaje. La salida de gases tóxicos había convertido a este templo en un destino lleno 

de misticismo relacionado con el acceso al reino subterráneo de los muertos. Otros 

espacios postmortem eran los Campos Elíseos, la parte reservada a los héroes y almas 

virtuosas. En contraposición, en los Prados Asfódelos vagaban las almas de los muertos 

en un ambiente de penumbra. 

Las representaciones del más allá en la cultura cristiana medieval y moderna con 

la tríada infierno-purgatorio-paraíso no supusieron categorías estáticas ni homogéneas: 

cada una atravesó procesos de codificación doctrinal para configurar la concepción del 

juicio, la pena, la purificación y la gloria de las almas. Desde la teología agustiniana, el 

infierno fue concebido como un lugar de condenación para las almas que morían en 

pecado y sin arrepentimiento. Era una metáfora y también un espacio, aunque a veces 

definido como subterráneo, a veces cósmico, habitado por demonios y reservado a los 

cuerpos y almas de los réprobos, atormentados por el fuego eterno, aunque es cierto que 

la mayor pena era la pérdida de la visión de Dios. Es un espacio de alteridad también, en 

el sentido de que estaba lleno de quiénes trasgredían las reglas sociales, fuertemente 

condicionadas por la religión: la herejía, la lujuria, la soberbia, la apostasía… San Agustín 

defendía el libre albedrío, es decir, que los sujetos eligen libremente su destino. Dios no 

condena arbitrariamente; sino que los pasos de cada persona le conducen a un lugar u 

otro. En este sentido, el castigo es justo y la muerte irrevocable; no hay oportunidad de 

arrepentimiento después de la muerte: por tanto, salvación o condena. El paraíso, por el 

contrario, representaba la visión beatífica –Visio Dei–, la plenitud de la gracia y la reunión 

con Dios, la ausencia de sufrimiento, y la armonía de santos y almas puras en una Pax 

aeterna interior y comunitaria. 

El arte representó al infierno con imágenes de demonios grotescos, tormentos 

corporales y el fuego imperecedero, con el objetivo de provocar miedo y moldear 

comportamientos: eran advertencias visuales a todos aquellos que se dejaban llevar por 

el pecado y, más todavía, a quienes no ponían remedio mediante las vías que daba la 



OCW – Universidad de La Laguna 

Historia de las mentalidades e historia cultural 

 

 
 

8 

 

Iglesia para subsanarlos. Véanse las bestias de El Beato de Liébana (ss. VIII-X), el 

Tímpano del Juicio Final de la Catedral de Autun (Francia), con Cristo separando a los 

elegidos y los condenados, el Juicio Final de Giotto di Bondone (1306) en Padua (Italia) 

con los cuerpos retorcidos, apelotonados y castigados, el Juicio Final de Miguel Ángel 

en la Capilla Sixtina con el torbellino succionador de condenados (1536-1541), o El jardín 

de las delicias (c. 1490-1510) de El Bosco con su panel infernal derecho y la infinidad de 

castigos posibles. El paraíso, en cambio, solía representarse con un jardín o ciudad 

luminosa –la Jerusalén Celestial, por ejemplo, o La Ciudad de Dios de San Agustín–, 

donde las almas disfrutaban de la paz de Dios. 

La cultura de la muerte impactó en un fenómeno ya visto en bloques anteriores. 

La concepción cristiana del tiempo con su fuerte linealidad trastocó el tiempo circular 

propio de las comunidades agrarias europeas y mediterráneas. La vida y la muerte ya no 

se sucedían en una rueda marcada por el ciclo anual y la naturaleza. El progresivo discurso 

sobre la muerte y la salvación de las almas, con el juicio final como último e inexorable 

episodio, abocaba a todos los sujetos hacia el fin de la humanidad: el día del juicio final 

decidirá el destino de todos y cada uno para el resto de la eternidad. En este sentido, este 

conjunto de creencias y doctrinas religiosas referentes a la vida en el más allá y el destino 

final del universo se denomina Escatología.  

Surgió, y he aquí la gran transformación medieval de este complejo universo 

mental, el purgatorio. Resultó una invención cultural, según ha explicado Jacques Le 

Goff. Este historiador francés sostiene que el purgatorio es un invento medieval que no 

estaba recogido en el dogma ni en los orígenes del cristianismo. El purgatorio, como lugar 

intermedio entre el cielo y el infierno, apareció progresivamente en el pensamiento 

cristiano entre los siglos XII y XIII. Este nuevo espacio recogería a aquellos que sin ser 

malvados tampoco habían sido completamente virtuosos. Así, la concepción agustiniana 

de la irrevocabilidad se deshacía ya que el alma del fallecido disponía de posibilidades 

para entrar en el paraíso después de una estancia temporal purgando los pecados. Fueron 

los teólogos y las grandes órdenes monásticas como benedictinos y cistercienses quienes 

con sus prácticas litúrgicas y oraciones por los muertos reforzaron la idea de una etapa 

intermedia y, por lo tanto, del papel intercesor del clero. Le Goff sitúa, a su vez, el 

nacimiento del purgatorio como reflejo de la cambiante sociedad medieval. La clásica 

estratificación feudal se resquebrajaba con una burguesía emergente que necesitaba un 

modelo de justicia más matizado, en la que la salvación era gradual y negociable, en la 

que el dinero, como lastre del alma, podía atenuarse con la inversión en limosnas, misas 

e indulgencias. Este espacio de transición fue aprobado oficialmente en el Concilio de 

Lyon (1274), siendo parte de la doctrina cristiana por los próximos siglos e incluso, en la 

larga duración, suponiendo la escisión de la propia Iglesia católica como ahora se 

comentará. 

El purgatorio, finalmente, se reflejaba, en muchas ocasiones, en la parte inferior 

de una obra pictórica o escultórica, con humo, bruma, o llamas purificadoras, previo al 

ascenso al paraíso. Sobre esta franja horizontal purgante una figura servía de conector, 

principalmente la Virgen, un santo –San Francisco– o una santa, como el cuadro de 

Rubens que retrató a Santa Teresa de Ávila intercediendo por las almas del Purgatorio, 

con ella de rodillas frente a Cristo, con un angelote en el otro lado ayudando a salir a uno 

de los penitentes que ocupaban la franja inferior de la obra. 

El purgatorio suponía un espacio intermedio de penitencia del alma, no obstante, 

ya en vida los creyentes pudieron prevenir su estancia. Fueron muchas las vías, pero una 

de las más comunes y generales fue la compra de indulgencias. Funcionaban de la 



Prof.: R. González Zalacain,  

K. Rodríguez Wittmann, R. Villagrasa-Elías  

 
 
 

9 

 

siguiente manera: la Iglesia, con sus múltiples células –catedrales, monasterios, 

conventos, órdenes militares, órdenes mendicantes– y otras instituciones religiosas, 

aunque no eclesiásticas –casas de caridad, cofradías–, pudieron obtener el privilegio de 

vender indulgencias, otorgado por pontífices u obispos. El comprador obtenía un título o 

documento en el que muchas veces aparecía su nombre y, lo más importante, la cantidad 

de días que vería reducida su estancia en el purgatorio. 

Y este fenómeno, unido al encargo de misas y mantenimiento de capellanías, se 

convirtió en proceso de crecimiento exponencial sin frenos. Las primeras indulgencias 

concedían apenas unos días al comprador. Con el tiempo se estandarizó y es muy común 

encontrar indulgencias por treintenas o cuarentenas. No obstante, la competencia entre 

órdenes mendicantes para la venta de indulgencias, y la creciente demanda de una 

sociedad atormentada por la salvación de su alma, derivó en la acumulación de días, hasta 

alcanzar cifras exorbitantes que podían llegar a varios años. La llegada de la imprenta 

incrementó este fenómeno, pues permitió reproducir los boletos mucho más rápido que 

manualmente, dejando, simplemente, espacios en blanco para añadir el nombre del 

consumidor. 

Esta actividad frenética de la venta de indulgencias fue muy criticada por 

múltiples sectores de la sociedad bajomedieval y altomoderna. Geoffrey Chaucer retrató 

en sus Cuentos de Canterbury (1387-1400) a un fraile vendedor de bulas como un 

personaje absolutamente despreciable por su infinita avaricia. Su descripción es obligada 

para entender, además, las vías comunicativas de estos predicadores. El bulero se 

autodescribe a través de la pluma de Chaucer de la siguiente manera: “Me yergo en el 

púlpito como un cura. Los ignorantes toman asiento y entonces les predico lo que acabáis 

de escuchar y otras cien patrañas. Me esfuerzo en estirar el cuello, gesticular con la cabeza 

de un lado a otro, al igual que paloma en el granero. Mis manos y lengua trabajan con 

tanta rapidez que da gusto verlas. Toda mi prédica versa sobre la avaricia y sus perniciosas 

consecuencias para que así me den limosnas abundantes. Mi único objetivo es el provecho 

económico. No me importa corregir el pecado. Me importa un bledo que, cuando se 

mueran, se condenen. [...] Sólo predico por dinero. Por este motivo mi lema ha sido y es: 

‘La raíz de todos los males está en la avaricia’. Así sé cómo predicar contra la avaricia, el 

vicio que mejor practico. [...] ¡Os creéis que si gano plata y oro con mis sermones voy a 

vivir en pobreza! ¡Mil veces no! Nunca me pasó por el caletre tal cosa. Predicaré y 

mendigaré por los más distantes lugares. No me dedicaré al trabajo normal o fabricaré 

cestos para los apóstoles. Tendré dinero, lana, queso y trigo, aunque me lo proporcione el 

muchachito o viuda más indigente del lugar –aunque sus hijos se estén muriendo de 

hambre. No; beberé vino y tendré una amante en todas las ciudades.” 

El desenfreno de las bulas fue duramente criticado por la Reforma protestante. 

Autoridades como Martín Lutero denunciaron el abuso de la venta de indulgencias, una 

práctica escandalosa con casos extremos que prometían miles de años de perdón por 

donaciones y, por consiguiente, con un enriquecimiento de la jerarquía eclesiástica en un 

contexto de desigualdad social y económica creciente. De la misma manera que los 

predicadores anunciaban sus bulas, en las plazas, usando su voz y con soporte escrito, 

Lutero acusó a Roma por el uso indebido de las indulgencias clavando en la iglesia de 

Wittenberg sus 95 tesis en 1517. 

 

 

 

 



OCW – Universidad de La Laguna 

Historia de las mentalidades e historia cultural 

 

 
 

10 

 

 

5. Más allá del más allá: experiencias cotidianas 

 

Más allá de las formulaciones doctrinales sobre la muerte, todo este proceso se 

vivía, sentía e imaginaba cotidianamente a través de prácticas, relatos y experiencias 

personales. En la Europa medieval y moderna la frontera entre los mundos de los vivos y 

los muertos era permeable: los muertos podían regresar en forma de ánima o se 

comunicaban mediante señales. Las almas del purgatorio pedían oraciones y la 

intercesión de los vivos, los santos obraban milagros y los demonios tentaban y poseían 

a los cuerpos. Esta dimensión sensorial del más allá no era un fenómeno extraordinario, 

sino que formaba parte de la estructura mental de mujeres y hombres, integrada en la vida 

cotidiana a través de visiones, sueños, relatos populares y prácticas devocionales. Desde 

la antropología estas experiencias han sido leídas como mecanismos de gestión 

emocional, resolución de tensiones sociales o afirmaciones de las creencias colectivas 

que refuerzan la identidad del grupo. Desde la teología, se han visto como fenómenos de 

gracia divina o pruebas espirituales. Desde la historia cultural, se han analizado como 

manifestaciones de los imaginarios escatológicos. 

Uno de los posicionamientos intelectuales clave para entender estas experiencias 

es el concepto de religión vivida, esto es, la práctica religiosa de la vida diaria que 

contrasta con rituales, dogmas y textos institucionales, que pone el foco en los creyentes, 

en la adaptabilidad y diversidad de creencias y prácticas, su materialidad y corporalidad. 

Este enfoque, desligado de teólogos, se centra también en lo sobrenatural. La 

historiografía ha puesto el acento en apariciones, visiones, milagros y cómo estaban 

profundamente imbricados en el paisaje emocional de los fieles: culpas, miedos, 

esperanzas o disputas sociales. Jean Delumeau ha señalado la dimensión afectiva de la 

cultura religiosa del miedo, donde los relatos de condenados, espectros y almas errantes 

cumplían una función disciplinaria. Por el contrario, estudios sobre las apariciones 

marianas han sido vistas como reivindicaciones colectivas al margen de las autoridades 

eclesiásticas. 

El contacto con el más allá se revelaba de muchas formas: sueños, visiones, 

trances, apariciones de almas del purgatorio, milagros, intercesiones de santos, posesiones 

demoniacas, pruebas de fe… Todos estos elementos tienen sentido si, además, pensamos 

en la cantidad de historias recogidas en la hagiografías o vidas de los santos, tan populares 

entre la población, que llegaban a través de la literatura, pero especialmente en sermones, 

discusiones callejeras, fiestas, procesiones, etc. La imagen, nuevamente, trasmitía estos 

mensajes con una eficacia sorprendente, como hacían las rudimentarias y espectaculares 

pinturas del martirio de San Tirso y los milagros de San Bernabé en la ermita de Ojo 

Guareña en la Merindad de Sotoscueva (s. XVIII). Estos fenómenos sobrenaturales eran 

narrados, vehiculados, compartidos, registrados e investigados por la Iglesia, pero 

también circulaban de manera autónoma en la cultura popular. En las pequeñas 

comunidades, en el campo, las historias de difuntos que regresaban para saldar cuentas 

funcionaban como narrativas moralizantes y memoria colectiva. En sociedades donde lo 

escrito no era la única vía de comunicación y donde la palabra y los pactos eran orales, 

estas historias reforzaban valores como el compromiso y el pacto. En los conventos, las 

religiosas relataban sus experiencias místicas, a menudo centradas en el infierno y los 

sufrientes del purgatorio, como estrategias para reforzar la penitencia, la obediencia y la 

vocación. Estas vivencias se expresaban también en los cuerpos: estigmas, convulsiones, 

lágrimas, insomnios y otras manifestaciones físicas. Este tipo de acciones recuerda a la 



Prof.: R. González Zalacain,  

K. Rodríguez Wittmann, R. Villagrasa-Elías  

 
 
 

11 

 

famosa obra del Éxtasis de Santa Teresa, esculpida por Bernini (1647-1652) para reflejar 

la transverberación de la monja castellana, es decir, la unión íntima de una persona con 

Dios cuyo corazón se ve atravesado por un fuego sobrenatural. 

En la vida cotidiana de las ciudades hispánicas el más allá estaba presente en 

múltiples objetos: medallas de ánimas del purgatorio, altares domésticos, promesas ante 

imágenes rudimentarias de santos –muy generalizadas con la llegada de la imprenta–, 

cruces, rosarios, etc. En el plano de la colectividad las cofradías de ánimas jugaban un 

papel central: organizaban procesiones, visitaban cementerios, recaudaban limosnas para 

sufragios y mantenían el recuerdo constante de los difuntos. En las casas, las mujeres 

desempeñaban una función clave para mantener el vínculo con los fallecidos: rezaban, 

transmitían a los niños el temor por el infierno y preparaban a los moribundos con 

oraciones y consuelos. 

Resulta interesante abordar la relación entre las experiencias del más allá y las 

disidencias religiosas. Muchas experiencias de visiones o revelaciones fueron atribuidas 

a mujeres, lo que abría una doble posibilidad: ser reconocidas como dotadas de gracia o 

ser acusadas de falsa santidad. Cabe recordar el caso de Juana de Arco, creída cuando sus 

visiones beneficiaban al reino de Francia y acusada de herejía por los enemigos pro-

ingleses. Si las visiones no encajaban con la ortodoxia podían ser reprimidas. Los 

tribunales inquisitoriales registraron decenas de testimonios de apariciones, sueños o 

milagros, minuciosamente evaluados en función de su adecuación a la doctrina oficial, y 

certificados o perseguidos según el contexto en el que se dieron. 

Visualmente ya se han detallado algunos ejemplos artísticos y materiales de cómo 

podían ser transmitidas estas imágenes. A ellas se unía el teatro barroco y las 

celebraciones callejeras en las que los actos performativos se sucedían y se 

entremezclaban con artes efímeras. Estas prácticas reforzaban una visión del mundo 

habitado por fuerzas invisibles arraigadas en la cultura popular. 

En conclusión, la creencia en el más allá se materializó de múltiples maneras 

superando los ensayos teóricos de pensadores. La muerte no sólo era un ritual, un destino 

final, era un elemento activo de la vida cotidiana del Antiguo Régimen con 

manifestaciones sensoriales, emociones, narraciones populares y cuerpos atravesados por 

lo sobrenatural. Su análisis desde la Historia Cultural permite pensar el tiempo, la muerte, 

la justicia eterna y el vínculo con los ausentes fuera y dentro de los cauces doctrinales. 

 

 

6. Miedos, demonios y castigos: cultura del terror religioso 

 

El miedo como emoción colectiva ha estado presente a lo largo de la Historia, y 

más teniendo en cuenta los sucesos dramáticos que han ocurrido. Más allá de guerras, 

epidemias y violencias el miedo ha sido una tónica, especialmente como mecanismo de 

control: miedos a la condena eterna, al castigo tras la muerte, a la posesión demoniaca o 

a la herejía interior formaban un universo emocional profundamente estructurado por la 

religión. En el cristianismo medieval y moderno el demonio no era una metáfora: era una 

presencia real, activa, multiforme, capaz de tentar, castigar o desviar al creyente. La 

pedagogía del miedo ocupaba un lugar central en la predicación, el arte, los textos 

devocionales y las instituciones disciplinarias. Su función era doble: primero, reforzar el 

ideal de virtuosidad frente al temor del castigo; segundo, consolidar el orden social y 



OCW – Universidad de La Laguna 

Historia de las mentalidades e historia cultural 

 

 
 

12 

 

doctrinal señalando los peligros de la desviación. La religión era, por tanto, una moneda 

de dos caras: la esperanza de redención y la vigilancia ante la amenaza invisible del mal. 

Desde la antropología, el miedo ha sido entendido como una estrategia cultural 

para reforzar las fronteras entre lo permitido y lo prohibido. El demonio, en este sentido, 

representa aquello que subvierte, seduce y trastoca las jerarquías establecidas, y, 

directamente se opone a lo correcto. La figura del demonio, con sus múltiples nombres  –

diablo, Satanás, Lucifer– es un constructo cuya corporalidad y funciones han variado a lo 

largo de la historia y según las diferentes culturas. Jean Delumeau, en su dilatada obra 

sobre el miedo en Occidente, señaló cómo la Iglesia desarrolló una auténtica pastoral del 

miedo en todos los medios comunicativos que utilizó y que sirvieron para moldear las 

subjetividades: sentimientos de culpa, vergüenza, escrutinio moral, etc. 

Desde un punto de vista histórico, las manifestaciones del miedo religioso fueron 

múltiples. En los reinos ibéricos, los últimos siglos de la Edad Media sirvieron para 

intensificar los discursos sobre la actividad demoniaca: pactos con el diablo, brujería, 

posesiones y tentaciones se convirtieron en objetos de preocupación doctrinal y judicial. 

El demonio intervenía en la vida cotidiana: podía habitar los cuerpos, hablar por la boca 

del poseído, provocar enfermedades, desatar tormentas o inducir a pensamientos impuros. 

Muchos de estos comportamientos todavía siguen hoy presentes en las películas de terror. 

Según la concepción de la época, las mujeres fueron especialmente vulnerables a esta 

sospecha: su relación con el cuerpo, el deseo y la palabra las convertía en blancos 

preferentes de la represión demonológica. La figura de la bruja, tal y cómo se construyó 

entre los siglos XV-XVII, sintetiza esta ambivalencia: sabía vs. peligrosa, popular vs. 

herética, mundo natural vs. mundo sobrenatural, consejo vs. persecución. La Inquisición 

española, aunque más contenida que otras instituciones europeas que desarrollaron 

mayores atropellos contra las mujeres, registró procesos por superstición, pactos con el 

demonio, maleficios, etc. En 1376 el gerundés Nicolás Aymerich redactó Directorium 

Inquisitorum y ya definió la brujería y cómo descubrir a las brujas. Décadas después ya 

se documentan en Cataluña varios procesos, algunos promovidos por las autoridades 

civiles, para la persecución de esta construcción cultural personificada, la mayoría de las 

veces, sobre las mujeres. 

El infierno, lugar temido por los creyentes, se representó en numerosas ocasiones 

a través de las bestias que lo habitaban. Los historiadores del arte manejan la teoría de 

que las famosas gárgolas, además de servir como desagües para los muros de iglesias y 

catedrales, eran el recordatorio de la cantidad de espíritus malignos que poblaban el 

mundo del más allá y podían acceder al terrenal. Entrar al lugar sagrado suponía encontrar 

paz a través de la fe. Bestias multiformes pueden encontrarse también en la ya 

mencionada tabla que representa el inferno en El Jardín de las Delicias de El Bosco. 

Los cuerpos desempeñaban un papel central en esta cultura del castigo. El cuerpo 

del pecador era también el cuerpo castigado: a pesar de que el alma no tuviera cuerpo 

material, en el infierno se sufría corporalmente. Este imaginario reforzaba la pedagogía 

de la sensibilidad: quemar y herir la carne era una imagen muy poderosa para amedrentar. 

El cuerpo femenino, considerado erotizado, era propenso al castigo: lujuria, vanidad y 

rebeldía eran vías para la entrada del demonio. Cabe recordar la tentación primigenia de 

Eva y la serpiente. También el cuerpo de los “otros” –el hereje, el sodomita– sufrían los 

latigazos de las llamas por sus tentaciones y desviaciones y, por tanto, su atentado contra 

la moralidad de la comunidad. 

La religión, la Iglesia y la cultura ofrecían, finalmente, todas las herramientas al 

pecador para que aquel temor no fuera paralizante, para que, en ocasiones, actuara como 



Prof.: R. González Zalacain,  

K. Rodríguez Wittmann, R. Villagrasa-Elías  

 
 
 

13 

 

catalizador: relatos de exorcismo, visiones de almas salvadas in extremis y prácticas de 

penitencia ofrecían caminos para enfrentar y superar los miedos. Las cofradías, los 

rosarios, las indulgencias, las peregrinaciones y las imágenes protectoras reforzaban la 

ortodoxia y daban herramientas para canalizar la angustia y la salvación. La literatura 

popular, como los pliegos de cordel, mostraba casos ejemplares donde el pecador, 

advertido por visiones infernales, reconvertía su camino hacia la piedad. El miedo no 

debía frenar, sino orientar las trayectorias vitales, modelar los comportamientos y 

fomentar la disciplina interior. 

 

 

 

 

Bibliografía básica 

 

Ariès, Philippe. (v.o. 1975). Historia de la muerte en Occidente: de la Edad Media hasta 

nuestros días. Barcelona: Acantilado. 

Ariès, Philippe. (v.o. 1977). El hombre ante la muerte. Madrid: Taurus. 

Delumeau, Jean. (1989). El miedo en Occidente (siglos XIV-XVIII): una ciudad sitiada. 

Madrid: Taurus. 

Hertz, Robert. (1990). La muerte y la mano derecha. Madrid: Alianza. 

Le Goff, Jacques. (1989). El nacimiento del Purgatorio. Madrid: Taurus. 

 


