Departamento de
Geografia e Historia
Universidad de La Laguna

Historia de las mentalidades e historia cultural
Open Course Ware (OCW) — Universidad de La Laguna
Curso 2025-2026

Profesorado: Roberto J. Gonzélez Zalacain, Kevin Rodriguez
Wittmann y Raul Villagrasa-Elias

Bloque 4

DELALMA Y EL MAS ALLA

[TIT] Nuestras vidas son los rios
que van a dar en la mar,

que es el morir:

alli van los sefiorios,
derechos a se acabar

y consumir;

alli los rios caudales,

alli los otros medianos

y mas chicos;

y llegados, son iguales

los que viven por sus manos
y los ricos.

Es esta la copla mas famosa y citada de las que compuso Jorge Manrique en las
ultimas décadas del siglo XV y que dedico a la muerte del maestre de la Orden de
Santiago, Rodrigo Manrique, su padre. Escritas en formato de elegia, el poeta reflexiona
sobre la vida y la muerte, especialmente esta ultima como igualadora de todos los destinos
sin importar el estatus social de los individuos. Sirve, en esta ocasion, para arrancar este
bloque 4 centrado en el alma y el mas alla y coémo la muerte fue abordada por la sociedad
europea en la transicion entre las épocas medieval y moderna.

1. Introduccion

El estudio de la muerte ofrece una de las vias mas fecundas para acceder a la
mentalidad de cualquier sociedad. Pocas dimensiones culturales revelan con tanta fuerza
las estructuras simbolicas, las emociones colectivas y los mecanismos de organizacion
moral como la forma en que individuos y comunidades han concebido la muerte y el mas
alla. El alma, su juicio, transito, purificacion o condena, y su eventual llegada a un paraiso
o infierno han constituido elementos fundamentales de cualquier religion. Este bloque
propone abordar el universo de la muerte desde la Historia Cultural, es decir, centrandose
en las emociones, los ritos, las representaciones, las practicas y las narraciones colectivas
que articularon lo visible y lo invisible, lo terrenal y lo espiritual.



Departamento de
Geografia e Historia OCW — Universidad de La Laguna
Universidad de La Laguna Historia de las mentalidades e historia cultural

La Historia de las Mentalidades permite observar como estas concepciones del
mas alld no eran abstractas ni marginales, sino que estructuraban la vida cotidiana de las
personas, las relaciones familiares, la economia y la visioén del cuerpo y del pecado. El
alma no se concebia como una entidad vaga, sino como el nucleo de la persona, cargada
de consecuencias en este mundo y el venidero. Su destino dependia de una vigilancia
constante, una pedagogia del miedo y una red de practicas de intercesion —confesiones,
limosnas, testamentos, misas y sufragios— EIl mas alld se proyectaba sobre los seres
humanos organizando el tiempo —la muerte de Cristo, el duelo—, el espacio —sepulturas,
altares, imagenes— y los afectos —culpa, esperanza, consuelo—.

Asi, este ultimo bloque se articula en cinco apartados que recorren distintas
dimensiones: primero, se aborda la construccion cultural del alma desde la teologia, la
filosofia y la practica religiosa, con atencion al dualismo cuerpo-alma y el pecado;
segundo, se analiza la muerte como rito de paso y practica social; tercero, se explica la
configuracion simbolica del més alld como espacios imaginados, normativos y
jerarquizados; cuarto, se relacionan estos espacios con las experiencias vividas —visiones,
suefios, milagros, apariciones—y, finalmente, se cierra con un comentario sobre la cultura
del terror religioso como fendémeno disciplinario.

2. El alma en la cultura cristiana medieval y moderna

La nocion del alma en la cultura cristiana del Antiguo Régimen ocupa un lugar
central en el pensamiento religioso y la configuracion del mas alla. Desde una perspectiva
filosofica y teoldgica, el alma fue concebida como la parte inmortal, racional y espiritual
del ser humano, en contraposicion al cuerpo, la parte sujeta a corrupcion, pecado y
pasiones. Esta dualidad tiene raices platonicas, aunque fue reelaborada profundamente
por el cristianismo, sobre todo a partir de la sintesis agustiniana y, posteriormente, la
tomista. De hecho, Platon escribié Fedon (ca. 387 a.e.) justamente para valorar la
inmortalidad del alma. En sus palabras: “Es, pues, necesario decir lo mismo de lo que es
inmortal. Si lo que es inmortal nunca puede perecer, por mucho que la muerte se acerque
al alma sera absolutamente imposible que el alma muera, porque, segiin lo que acabamos
de decir, el alma nunca admitird a la muerte y no moriré jamas, [...], como el fuego no
podré nunca ser frio ni el calor del fuego convertirse en frialdad” (texto extraido de Bib.
Cervantes Virtual).

San Agustin, en sus Confesiones (397-398), atribuy¢ al alma una estrecha relacion
con Dios como ser superior y conocedor del interior de las personas, con quien se acuerda
la paz a través de determinadas acciones como la confesion y el rezo individual: “Es
certisimo, pues, que Vos, Sefior, me conocéis claramente tal como soy; pero ya he dicho
antes el provecho que espero sacar de confesarme a Vos. Asi, no lo ejecuto con palabras
ni voces formadas en mi boca, sino con palabras interiores de mi alma y clamores de mi
pensamiento, que llegan a vuestros oidos. Si soy malo, no es otra cosa el confesarlo a
Vos, que desagradarme de mi mismo; y si soy bueno, no es otra cosa el confesarlo a Vos
que no atribuirme a mi mismo esa bondad” (libro X, ibidem). Este impacto del
pensamiento de San Agustin se reflejo también en la vida cultural y literaria. Por ejemplo,
Francesco Petrarca (m. 1374) leyo las Confesiones, las cuales inspiraron su obra lirica
amorosa y su concepcion del alma, llegando estas ideas filos6ficas a muchas mas
personas.



Departamento de
Geggra_ﬂa e Historia Prof.: R. Gonzalez Zalacain,
Universidad de La Laguna K. Rodriguez Wittmann, R. Villagrasa-Elias

La filosofia medieval consideraba al alma como principio vital y sede de la razon,
pero también como lugar donde se daba la lucha moral y, por tanto, los sujetos eran
susceptibles de salvarse o condenarse. El destino del alma dependia de la vida moral del
sujeto, evaluada a través del pecado, el arrepentimiento, la confesion y la recepcion de
los sacramentos. A través del control del alma se sujetaban también los cuerpos y se
moldeaban subjetividades. Esta perspectiva reforzo el papel del clero y la Iglesia como
principales intermediarios entre creyentes y la divinidad. El pensamiento de la época
valoraba la triada sanidad-virtud-razon. La persona sana era virtuosa porque se regia por
los dictamenes de la razon, a diferencia del ignorante, que confundia el bien con el mal y
se dejaba llevar por los pecados capitales. Si los profesionales sanitarios se encargaban
de curar el cuerpo, Dios era quien conocia y sanaba el alma, y el clérigo y la confesion
eran las herramientas. En multiples hospitales de época medieval y moderna se mantuvo
esta dualidad complementaria para buscar la salud. De hecho, ya a finales de la Edad
Media dentro del propio clero habia tensiones por quién debia encargarse de la cura
animarum, si los parrocos y obispos —clero secular— o las 6rdenes mendicantes —clero
regular—. El mercado de la salvacion de las almas se convirtié en zona tensionada para
hacerse con el mayor nimero posible de misas, aniversarios y capellanias.

Desde la sociologia y antropologia de las religiones, las representaciones del alma
se han visto como construcciones simbolicas que articulan valores y modelos de
conducta. Durkheim vio en estas creencias la expresion de la conciencia colectiva y
moralidad del grupo. Permite a las sociedades codificar qué es aceptable-inaceptable,
puro-impuro, y organizar el ciclo vital en torno a lo que sucede antes y después del
nacimiento y la muerte. En este sentido, la muerte y el transito del alma se han
interpretado como ritos de paso estructurados en etapas.

El papel del alma variaba seglin género, estatus y confesion religiosa. Las mujeres
fueron vistas como especialmente vulnerables a la contaminacion del alma, debido a su
supuesta debilidad moral, emotividad o cercania al cuerpo. Su salvacion pasaba por el
recogimiento, la penitencia, la obediencia y la vigilancia de los deseos. En los conventos
femeninos, el alma se convertia en el objeto de un amor mistico, pero también en un
campo de batalla espiritual, sometido a visiones, tentaciones y pruebas. En el caso de los
mas pequefios, se creia que las almas de los nifios no bautizados no accedian al cielo, lo
que motivé practicas como el bautismo de urgencia aplicado por matronas. Las minorias
religiosas fueron objeto de especial sospecha: quienes se habian convertido al
cristianismo, ;también habian transformado su “alma verdadera”?, ;seguia esta siendo
herética, desleal o perversa?; de ahi el celo mantenido por los inquisidores.

Visualmente el alma fue representada como una pequeiia figura humana, blanca,
etérea, en ocasiones con alas, que salia del cuerpo en el momento de la muerte, recogida
por angeles o acechada por demonios. Pinturas, retablos, manuscritos iluminados y
sermones populares reforzaban la idea de que el alma era fragil, codiciada, juzgada y
pesada. El momento del juicio particular —la muerte personal— y del juicio final eran
momentos clave donde el alma quedaba desnuda ante Dios. Asi, cada accion vital
condicionaba al estar bajo la vigilancia espiritual.



Departamento de
Geografia e Historia OCW — Universidad de La Laguna
Universidad de La Laguna Historia de las mentalidades e historia cultural

3. La muerte: transito, rituales y memoria

En la gran mayoria de las sociedades pretéritas la muerte no se concebia como un
final absoluto, sino como un transito, una transformacioén obligada para conectar los
inseparables mundos de los vivos y los muertos. El juicio del alma es un leitmotiv
constante en culturas del pasado. En el Antiguo Egipto, el alma no era un concepto
unitario. Se componia de distintas partes como el Ka —fuerza vital y duplicacion espiritual
del ser—, el Ba —la personalidad representada con un ave de cabeza humana y que viajaba
entre el mundo de los vivos y los muertos—, el Akh —espiritu transformado y eterno—, el
Ren —nombre—, el Ibd o corazon —lugar de las emociones— y la Shut —sombra—. Tras la
muerte, el cuerpo fisico o Khat se conservaba, ya que el Ka y el Ba lo necesitaban para
subsistir y realizar el viaje. El Ba viajaba al inframundo y regresaba al cuerpo durante la
noche. El Ka sobrevivia en el més alla gracias a las ofrendas de los vivos. La combinacion
de Ka, Ba y otros elementos, junto a la justicia del difunto en la tierra y la Balanza de la
Verdad contra la pluma de Maat, determinaba si el Akh podia unirse a los dioses en la
eternidad. Segln la mitologia egipcia, este ritual se denominaba juicio del alma o de
Osiris —por actuar como juez—, mientras Tot ejercia de escriba y anotaba el proceso, y
Anubis pesaba el corazon para medir sus pecados.

Antropdlogos como Robert Hertz han sefialado como los ritos funerarios cumplen
dos funciones: primero, permiten separar al difunto de la comunidad viva; segundo,
aseguran la entrada de este en la comunidad de los antepasados. La muerte es un hecho
bioldgico, también particular, pero ademas es publico ya que tiene que ser interpretado,
gestionado y encauzado colectivamente. Lo expresa asi: “Pero cuando se trata de la
muerte de un ser humano los fendémenos fisioldgicos no lo son todo, pues al
acontecimiento humano se sobreafiade un conjunto complejo de creencias, emociones y
actos que le dan un caricter propio. Ante el hecho de la vida que se extingue nos
enfrentamos con un lenguaje particular: es el alma, se dice, que parte hacia otro mundo,
donde se reunira con sus padres. El cuerpo de un difunto no se considera como el cadéver
de un animal cualquiera, pues hay que proporcionarle unos cuidados concretos y una
sepultura regular, no s6lo como medida de higiene, sino por obligacion moral. Ademas,
la muerte abre para los sobrevivientes una etapa lagubre, durante la cual se les impone
deberes especiales. Cualesquiera que sean sus sentimientos personales, se veran obligados
durante cierto tiempo a manifestar su dolor, cambiando el color de sus vestidos y
modificando su género de vida habitual. En definitiva, la muerte tiene para la conciencia
social una significacion determinada, y constituye un objeto de representacion colectiva.”

Hertz distingue dos principales fases: por un lado, el periodo intermedio —
generalmente, marcado por la descomposicion del cuerpo—y, por otro lado, la ceremonia
final. En el primero el cuerpo es tratado provisionalmente y el alma se prepara para
abandonar el lugar de los vivos e iniciar el transito. Es necesario realizar correctamente
los rituales postmortem para que el alma no se quede vagando, molestando e incluso
atemorizando a los vivos. Estos, mientras tanto, sufriran el duelo, asi como restricciones
y comportamientos determinados pues estan viviendo en sus carnes el propio estado del
muerto. La ceremonia final tiene un triple objeto para finalizar lo inacabado: a) dar a los
restos del difunto la sepultura definitiva; b) que el alma pueda acceder sin problemas a la
estancia de los muertos, c) liberar a los vivos de sus obligaciones personales y sociales.
Este conjunto de fases, sea mayor o menor el grupo —la familia, la aldea, la nacion—,
“cobra una significacion politica, pues al poner en comin todos sus muertos, los diversos
grupos domésticos y locales que forman la unidad superior toman conciencia de los

4



Departamento de
Geggra_ﬂa e Historia Prof.: R. Gonzalez Zalacain,
Universidad de La Laguna K. Rodriguez Wittmann, R. Villagrasa-Elias

vinculos que les unen y mantienen. Al constituir la sociedad de los muertos, la sociedad
de los vivos se vuelve a crear regularmente a si misma.”

En la Europa medieval y moderna la muerte era un fenémeno ritualizado que
comenzaba mucho antes del ultimo suspiro. La preparacion incluia el rezo y la confesion,
la recepcion de la extremauncion y la disposicion del testamento. El arte de bien morir
se difundi6é enormemente desde el siglo XV en manuales y sermones, ofrecia al enfermo,
al anciano y al moribundo instrucciones sobre como afrontar la muerte cristianamente:
resistiendo a las tentaciones, reafirmando la fe, perdonando y siendo perdonado. La
muerte debia ser edificante, acompanada de familiares y esperanzadora por el viaje que
el alma iba a realizar. El cuerpo del difunto debia ser velado, transportado en procesion y
enterrado en lugares de sacralidad, con un fuerte componente jerarquico que determinaba
la espacialidad religiosa: cercania con los altares, capillas, muros de las iglesias o
cementerios ya extramuros.

La memoria del muerto no se extinguia automaticamente. Entraba aqui en juego
el ya mencionado mercado de las almas. El recuerdo se sostenia a través de misas,
aniversarios, encargos de obras piadosas, epitafios que invocaban la intercesion de los
vivos e inversion en cera —las velas y la luz que iluminaba el mundo de las sombras—. Las
cofradias, especialmente en los reinos ibéricos, desempenaron un papel fundamental en
la gestion de la muerte: organizaban funerales de trabajadores y vecinos, financiaban
enterramientos de pobres y mantenian viva la memoria de sus miembros mediante listas
de difuntos y misas colectivas. Fueron las 6rdenes mendicantes, tan presentes en la vida
cotidiana de las ciudades, las que mejor supieron vehicular estos ritos mortuorios, con sus
frailes como principales sermoneadores o capellanes, y con las elites sociales deseosas de
enterrarse con habitos de franciscanos y dominicos para, de esta manera, aparentar una
mayor piedad y pobreza material.

Para las épocas medieval y moderna el testamento fue en si mismo un acto
ritualizado, en la que confesores y familiares podian acompafiar al moribundo. Era
protagonista esencial de este proceso el escribano o notario que registraba desde la
trasmision del patrimonio a familiares, vecinos y amigos, hasta los miedos del yacente.
Era importantisimo liberar al agonizante de todos aquellas “deudas y entuertos”. No se
podia afrontar la muerte dejando negocios sin cerrar y obligaciones sin cumplir. Era un
excelente momento para donar parte de las riquezas, que tanto lastraban el alma, a los
pobres vergonzantes o instituciones de caridad. Incluso historiadores de la economia
como Carlo Cipolla han destacado la gran cantidad de recursos econdomicos que se movian
fuera de lo que consideramos el mercado tradicional. Las sociedades del Antiguo
Régimen invirtieron mucho en la muerte y la caridad, en manifestaciones al final de la
vida: era una forma importante de redistribucion de la riqueza para paliar, aunque
escasamente, los altos niveles de pobreza.

En la cultura visual y literaria del momento, la muerte era una presencia constante,
simbolica y moralizante. Las danzas de la muerte representaban la igualdad final de los
estamentos privilegiados y populares: reyes, obispos, comerciantes y campesinos eran
dirigidos por la muerte al mas alld, recordando la vanidad de las jerarquias terrenales, en
linea con la metafora fluvial que presentd Jorge Manrique. Las imagenes del juicio final,
del peso de las almas y del infierno, reforzaban la vigilancia moral de las instituciones
eclesidsticas. El memento mori —“recuerda que moriras”—, a menudo inscrito en retratos,
lapidas y textos devocionales, invitaba a recordar la fugacidad de la vida y a vivir en
estado de preparacion. En los siglos XVI y XVII, con el impulso tridentino de la



Departamento de
Geografia e Historia OCW — Universidad de La Laguna
Universidad de La Laguna Historia de las mentalidades e historia cultural

Contrarreforma, estas practicas funerarias y la centralidad del purgatorio intensificaron el
paisaje espiritual y visual densamente poblado por signos mortuorios.

Erroneamente se ha considerado que buena parte de los osarios conservados
provienen de la Peste Negra del siglo XIV. Al contrario, han de ser considerados, en gran
medida, como parte del pensamiento barroco sobre la concepcion inminente de la muerte.
La Capilla de los Huesos de la Iglesia de San Francisco de Evora fue construida en el
siglo XVI por un franciscano que deseaba ahondar en este mensaje de la vida efimera. La
inscripcion de la entrada reza: “Nos ossos que aqui estamos pelos vossos esperamos =
Nosotros, los huesos que aqui estamos, por los vuestros esperamos”. La capilla homonima
de la Iglesia del Carmen de Faro, también en Portugal e inaugurada en 1816, cuenta con
su correspondiente inscripcion: “Pdra aqui a considerar que a este estado has-de chegar
= Detente aqui y considera que alcanzaras este estado.” El osario de la Iglesia de Santa
Maria de Wamba, en Valladolid, guarda mas de 3.000 calaveras datadas entre los siglos
XIIT y XVIII. En la linea de las inscripciones con advertencias esta dice: “Como te ves,
yo me vi. Como me ves, te verds. Todo acaba en esto aqui. Piénsalo y no pecaras.” El
osario de Brno en Republica Checa fue creado en el siglo XVII y ampliado en el XVIII.
Es el segundo mas grande de Europa después de las Catacumbas de Paris. En la capital
francesa este conjunto de tuneles que conformaban minas de época romana fue convertido
en cementerio comun a finales del siglo XVIII. Conserva mas de seis millones de
esqueletos humanos (Wikipedia).

Las fuentes escritas y literarias son importantes para valorar la cultura de la muerte
en el Antiguo Régimen, si bien es cierto que para esta tematica resultan fundamentales
los andlisis arqueoldgicos para determinar qué tipo de enterramientos se han llevado a
cabo —inhumacion, incineracion—, con qué caracteristicas —cantidad de personas,
orientacion, disposicion de los cuerpos, materiales utilizados— y con qué elementos se
acompanid el cuerpo de los difuntos. Los esfuerzos desde la arqueologia son
fundamentales para conocer las practicas de los estamentos populares. En este sentido,
los valiosos trabajos desde la Historia del Arte permiten conocer la jerarquizacion de la
sociedad, con élites que conjugaron notables inversiones arquitectonicas, pictoricas y
escultoricas enfocadas al mas alld y el reposo eterno. Quienes conformaron la cuspide de
la pirdmide social estuvieron en buena disposicion de levantar capillas, pintar escudos en
las paredes, encargar retratos, levantar sepulcros de marmol y tallar inscripciones para la
memoria personal y familiar, funcionando como estrategias para la reproduccion social.
Véase la que es conocida como la catedral dentro de otra catedral: la Capilla funeraria de
los Condestables de Burgos levantada por Mencia de Mendoza y Pedro Fernandez de
Velasco (ss. XV-XVI).

Finalmente, cabe mencionar uno de los principales autores que han situado esta
tematica en el campo de la Historia, como es Philippe Ariés y sus libros Historia de la
muerte en Occidente: de la Edad Media hasta nuestros dias (v.o. 1975) y El hombre ante
la muerte (v.o. 1977). La muerte se entiende como un hecho cultural e histérico, en unas
monografias donde Ariés plantea que la relacion del ser humano con la muerte es mutable,
y que supone una construccion social y cultural influida por las mentalidades colectivas.
Cada época ha concebido, sentido y ritualizado la muerte a su manera. Aries detalla cuatro
etapas de actitud ante la muerte en Occidente: 1) la muerte domesticada o domada (Edad
Media y Edad Moderna), donde esta era familiar, aceptada y visible, integrada en la vida
cotidiana de la comunidad y no considerada una ruptura; 2) la muerte de si mismo, que
concibe la idea del juicio personal y la importancia de prepararse para afrontar el final; 3)
la muerte ajena (ss. XVIII-XIX) en la que aumenta la emotividad ligada a la pérdida de



Departamento de
Geggra_ﬂa e Historia Prof.: R. Gonzalez Zalacain,
Universidad de La Laguna K. Rodriguez Wittmann, R. Villagrasa-Elias

los seres mas queridos; 4) la muerte invertida o virtual (mundo contemporaneo),
representada en espectaculos, en medios de comunicacion, fragmentada y, a la vez,
evitada en la intimidad personal y familiar. Asi, concluye que progresivamente la muerte
ha sido ocultada, negandose a medida que ha mejorado la técnica y la ciencia a partir del
siglo XX, conforme al auge del individualismo y la pérdida del sentido trascendente de
la vida y la muerte. Ha pasado a ser un acontecimiento médico, privado y silenciado, un
tema tabll que se evita. En la actualidad la muerte esta presente, también en el &mbito
publico, pero mas bien como un objeto de consumo.

4. Infierno, purgatorio y paraiso: geografia del mas alla

La mitologia romana, heredera de la griega, ya recred toda una compleja
espacialidad de la muerte. Primero existia el Inframundo, adaptando la idea griega del
Hades, llamandolo Orcus, el reino subterrdneo donde residia Pluton —Hades— y las almas
después de la muerte. Una de sus principales entradas era el Lago Averno y el Tartaro,
region donde ademas se castigaba eternamente a los pecadores; otras eran los propios
cementerios y necropolis; también el Monte Aventino, donde se encontraba el santuario
de Libitina; o las tres puertas del infierno o templos dedicados a Pluton. Estos lugares de
culto y acceso estaban en cuevas o lagos, como el de la ciudad frigia de Hierapolis, que
Estrabon describi6 y denominé plutonion. Se habia convertido en un auténtico centro de
peregrinaje. La salida de gases toxicos habia convertido a este templo en un destino lleno
de misticismo relacionado con el acceso al reino subterrdneo de los muertos. Otros
espacios postmortem eran los Campos Eliseos, la parte reservada a los héroes y almas
virtuosas. En contraposicion, en los Prados Asfodelos vagaban las almas de los muertos
en un ambiente de penumbra.

Las representaciones del mas alla en la cultura cristiana medieval y moderna con
la triada infierno-purgatorio-paraiso no supusieron categorias estaticas ni homogéneas:
cada una atraves6 procesos de codificacion doctrinal para configurar la concepcion del
juicio, la pena, la purificacion y la gloria de las almas. Desde la teologia agustiniana, el
infierno fue concebido como un lugar de condenacion para las almas que morian en
pecado y sin arrepentimiento. Era una metafora y también un espacio, aunque a veces
definido como subterrdneo, a veces cdsmico, habitado por demonios y reservado a los
cuerpos y almas de los réprobos, atormentados por el fuego eterno, aunque es cierto que
la mayor pena era la pérdida de la vision de Dios. Es un espacio de alteridad también, en
el sentido de que estaba lleno de quiénes trasgredian las reglas sociales, fuertemente
condicionadas por la religion: la herejia, la lujuria, la soberbia, la apostasia... San Agustin
defendia el libre albedrio, es decir, que los sujetos eligen libremente su destino. Dios no
condena arbitrariamente; sino que los pasos de cada persona le conducen a un lugar u
otro. En este sentido, el castigo es justo y la muerte irrevocable; no hay oportunidad de
arrepentimiento después de la muerte: por tanto, salvacion o condena. El paraiso, por el
contrario, representaba la vision beatifica —Visio Dei—, la plenitud de la gracia y la reunion
con Dios, la ausencia de sufrimiento, y la armonia de santos y almas puras en una Pax
aeterna interior y comunitaria.

El arte representd al infierno con imagenes de demonios grotescos, tormentos
corporales y el fuego imperecedero, con el objetivo de provocar miedo y moldear
comportamientos: eran advertencias visuales a todos aquellos que se dejaban llevar por
el pecado y, mas todavia, a quienes no ponian remedio mediante las vias que daba la



Departamento de
Geografia e Historia OCW — Universidad de La Laguna
Universidad de La Laguna Historia de las mentalidades e historia cultural

Iglesia para subsanarlos. Véanse las bestias de El Beato de Liébana (ss. VIII-X), el
Timpano del Juicio Final de la Catedral de Autun (Francia), con Cristo separando a los
elegidos y los condenados, el Juicio Final de Giotto di Bondone (1306) en Padua (Italia)
con los cuerpos retorcidos, apelotonados y castigados, el Juicio Final de Miguel Angel
en la Capilla Sixtina con el torbellino succionador de condenados (1536-1541), o El jardin
de las delicias (c. 1490-1510) de El Bosco con su panel infernal derecho y la infinidad de
castigos posibles. El paraiso, en cambio, solia representarse con un jardin o ciudad
luminosa —la Jerusalén Celestial, por ejemplo, o La Ciudad de Dios de San Agustin—,
donde las almas disfrutaban de la paz de Dios.

La cultura de la muerte impactd en un fenémeno ya visto en bloques anteriores.
La concepcion cristiana del tiempo con su fuerte linealidad trastoco el tiempo circular
propio de las comunidades agrarias europeas y mediterraneas. La vida y la muerte ya no
se sucedian en una rueda marcada por el ciclo anual y la naturaleza. El progresivo discurso
sobre la muerte y la salvacion de las almas, con el juicio final como ultimo e inexorable
episodio, abocaba a todos los sujetos hacia el fin de la humanidad: el dia del juicio final
decidira el destino de todos y cada uno para el resto de la eternidad. En este sentido, este
conjunto de creencias y doctrinas religiosas referentes a la vida en el mas alla y el destino
final del universo se denomina Escatologia.

Surgid, y he aqui la gran transformacion medieval de este complejo universo
mental, el purgatorio. Resulté una invencion cultural, segiin ha explicado Jacques Le
Goff. Este historiador francés sostiene que el purgatorio es un invento medieval que no
estaba recogido en el dogma ni en los origenes del cristianismo. El purgatorio, como lugar
intermedio entre el cielo y el infierno, aparecid progresivamente en el pensamiento
cristiano entre los siglos XII y XIII. Este nuevo espacio recogeria a aquellos que sin ser
malvados tampoco habian sido completamente virtuosos. Asi, la concepcion agustiniana
de la irrevocabilidad se deshacia ya que el alma del fallecido disponia de posibilidades
para entrar en el paraiso después de una estancia temporal purgando los pecados. Fueron
los tedlogos y las grandes 6rdenes mondsticas como benedictinos y cistercienses quienes
con sus practicas liturgicas y oraciones por los muertos reforzaron la idea de una etapa
intermedia y, por lo tanto, del papel intercesor del clero. Le Goff sitiia, a su vez, el
nacimiento del purgatorio como reflejo de la cambiante sociedad medieval. La clasica
estratificacion feudal se resquebrajaba con una burguesia emergente que necesitaba un
modelo de justicia mas matizado, en la que la salvacion era gradual y negociable, en la
que el dinero, como lastre del alma, podia atenuarse con la inversion en limosnas, misas
e indulgencias. Este espacio de transicion fue aprobado oficialmente en el Concilio de
Lyon (1274), siendo parte de la doctrina cristiana por los proximos siglos e incluso, en la
larga duracion, suponiendo la escision de la propia Iglesia catdlica como ahora se
comentara.

El purgatorio, finalmente, se reflejaba, en muchas ocasiones, en la parte inferior
de una obra pictdrica o escultorica, con humo, bruma, o llamas purificadoras, previo al
ascenso al paraiso. Sobre esta franja horizontal purgante una figura servia de conector,
principalmente la Virgen, un santo —San Francisco— o una santa, como el cuadro de
Rubens que retraté a Santa Teresa de Avila intercediendo por las almas del Purgatorio,
con ella de rodillas frente a Cristo, con un angelote en el otro lado ayudando a salir a uno
de los penitentes que ocupaban la franja inferior de la obra.

El purgatorio suponia un espacio intermedio de penitencia del alma, no obstante,
ya en vida los creyentes pudieron prevenir su estancia. Fueron muchas las vias, pero una
de las méas comunes y generales fue la compra de indulgencias. Funcionaban de la



Departamento de
Geggra_ﬂa e Historia Prof.: R. Gonzalez Zalacain,
Universidad de La Laguna K. Rodriguez Wittmann, R. Villagrasa-Elias

siguiente manera: la Iglesia, con sus multiples células —catedrales, monasterios,
conventos, ordenes militares, 6rdenes mendicantes— y otras instituciones religiosas,
aunque no eclesiasticas —casas de caridad, cofradias—, pudieron obtener el privilegio de
vender indulgencias, otorgado por pontifices u obispos. El comprador obtenia un titulo o
documento en el que muchas veces aparecia su nombre y, lo mas importante, la cantidad
de dias que veria reducida su estancia en el purgatorio.

Y este fendmeno, unido al encargo de misas y mantenimiento de capellanias, se
convirtié en proceso de crecimiento exponencial sin frenos. Las primeras indulgencias
concedian apenas unos dias al comprador. Con el tiempo se estandarizo y es muy comun
encontrar indulgencias por treintenas o cuarentenas. No obstante, la competencia entre
ordenes mendicantes para la venta de indulgencias, y la creciente demanda de una
sociedad atormentada por la salvacion de su alma, derivé en la acumulacion de dias, hasta
alcanzar cifras exorbitantes que podian llegar a varios afios. La llegada de la imprenta
incremento este fenomeno, pues permitid reproducir los boletos mucho mas rapido que
manualmente, dejando, simplemente, espacios en blanco para afiadir el nombre del
consumidor.

Esta actividad frenética de la venta de indulgencias fue muy criticada por
multiples sectores de la sociedad bajomedieval y altomoderna. Geoffrey Chaucer retrato
en sus Cuentos de Canterbury (1387-1400) a un fraile vendedor de bulas como un
personaje absolutamente despreciable por su infinita avaricia. Su descripcion es obligada
para entender, ademas, las vias comunicativas de estos predicadores. El bulero se
autodescribe a través de la pluma de Chaucer de la siguiente manera: “Me yergo en el
pulpito como un cura. Los ignorantes toman asiento y entonces les predico lo que acabais
de escuchar y otras cien patrafnas. Me esfuerzo en estirar el cuello, gesticular con la cabeza
de un lado a otro, al igual que paloma en el granero. Mis manos y lengua trabajan con
tanta rapidez que da gusto verlas. Toda mi prédica versa sobre la avaricia y sus perniciosas
consecuencias para que asi me den limosnas abundantes. Mi unico objetivo es el provecho
econdmico. No me importa corregir el pecado. Me importa un bledo que, cuando se
mueran, se condenen. [...] S6lo predico por dinero. Por este motivo mi lema ha sido y es:
‘La raiz de todos los males esta en la avaricia’. Asi s€ como predicar contra la avaricia, el
vicio que mejor practico. [...] jOs creéis que si gano plata y oro con mis sermones voy a
vivir en pobreza! jMil veces no! Nunca me pasod por el caletre tal cosa. Predicaré y
mendigaré por los més distantes lugares. No me dedicaré al trabajo normal o fabricaré
cestos para los apostoles. Tendré dinero, lana, queso y trigo, aunque me lo proporcione el
muchachito o viuda mas indigente del lugar —aunque sus hijos se estén muriendo de
hambre. No; beber¢ vino y tendré una amante en todas las ciudades.”

El desenfreno de las bulas fue duramente criticado por la Reforma protestante.
Autoridades como Martin Lutero denunciaron el abuso de la venta de indulgencias, una
practica escandalosa con casos extremos que prometian miles de afios de perdéon por
donaciones y, por consiguiente, con un enriquecimiento de la jerarquia eclesidstica en un
contexto de desigualdad social y econdmica creciente. De la misma manera que los
predicadores anunciaban sus bulas, en las plazas, usando su voz y con soporte escrito,
Lutero acus6 a Roma por el uso indebido de las indulgencias clavando en la iglesia de
Wittenberg sus 95 tesis en 1517.



Departamento de
Geografia e Historia OCW — Universidad de La Laguna
Universidad de La Laguna Historia de las mentalidades e historia cultural

5. Mas alla del mas alla: experiencias cotidianas

Mas alla de las formulaciones doctrinales sobre la muerte, todo este proceso se
vivia, sentia e imaginaba cotidianamente a través de practicas, relatos y experiencias
personales. En la Europa medieval y moderna la frontera entre los mundos de los vivos y
los muertos era permeable: los muertos podian regresar en forma de dnima o se
comunicaban mediante sefales. Las almas del purgatorio pedian oraciones y la
intercesion de los vivos, los santos obraban milagros y los demonios tentaban y poseian
a los cuerpos. Esta dimension sensorial del mas alld no era un fendmeno extraordinario,
sino que formaba parte de la estructura mental de mujeres y hombres, integrada en la vida
cotidiana a través de visiones, suefios, relatos populares y practicas devocionales. Desde
la antropologia estas experiencias han sido leidas como mecanismos de gestion
emocional, resolucion de tensiones sociales o afirmaciones de las creencias colectivas
que refuerzan la identidad del grupo. Desde la teologia, se han visto como fenémenos de
gracia divina o pruebas espirituales. Desde la historia cultural, se han analizado como
manifestaciones de los imaginarios escatoldgicos.

Uno de los posicionamientos intelectuales clave para entender estas experiencias
es el concepto de religion vivida, esto es, la practica religiosa de la vida diaria que
contrasta con rituales, dogmas y textos institucionales, que pone el foco en los creyentes,
en la adaptabilidad y diversidad de creencias y practicas, su materialidad y corporalidad.
Este enfoque, desligado de tedlogos, se centra también en lo sobrenatural. La
historiografia ha puesto el acento en apariciones, visiones, milagros y como estaban
profundamente imbricados en el paisaje emocional de los fieles: culpas, miedos,
esperanzas o disputas sociales. Jean Delumeau ha sefalado la dimension afectiva de la
cultura religiosa del miedo, donde los relatos de condenados, espectros y almas errantes
cumplian una funcién disciplinaria. Por el contrario, estudios sobre las apariciones
marianas han sido vistas como reivindicaciones colectivas al margen de las autoridades
eclesiasticas.

El contacto con el mas alla se revelaba de muchas formas: suefios, visiones,
trances, apariciones de almas del purgatorio, milagros, intercesiones de santos, posesiones
demoniacas, pruebas de fe... Todos estos elementos tienen sentido si, ademas, pensamos
en la cantidad de historias recogidas en la hagiografias o vidas de los santos, tan populares
entre la poblacion, que llegaban a través de la literatura, pero especialmente en sermones,
discusiones callejeras, fiestas, procesiones, etc. La imagen, nuevamente, trasmitia estos
mensajes con una eficacia sorprendente, como hacian las rudimentarias y espectaculares
pinturas del martirio de San Tirso y los milagros de San Bernabé en la ermita de Ojo
Guareiia en la Merindad de Sotoscueva (s. XVIII). Estos fenomenos sobrenaturales eran
narrados, vehiculados, compartidos, registrados e investigados por la Iglesia, pero
también circulaban de manera autébnoma en la cultura popular. En las pequenas
comunidades, en el campo, las historias de difuntos que regresaban para saldar cuentas
funcionaban como narrativas moralizantes y memoria colectiva. En sociedades donde lo
escrito no era la Unica via de comunicacion y donde la palabra y los pactos eran orales,
estas historias reforzaban valores como el compromiso y el pacto. En los conventos, las
religiosas relataban sus experiencias misticas, a menudo centradas en el infierno y los
sufrientes del purgatorio, como estrategias para reforzar la penitencia, la obediencia y la
vocacion. Estas vivencias se expresaban también en los cuerpos: estigmas, convulsiones,
lagrimas, insomnios y otras manifestaciones fisicas. Este tipo de acciones recuerda a la

10



Departamento de
Geggra_ﬂa e Historia Prof.: R. Gonzalez Zalacain,
Universidad de La Laguna K. Rodriguez Wittmann, R. Villagrasa-Elias

famosa obra del Extasis de Santa Teresa, esculpida por Bernini (1647-1652) para reflejar
la transverberacion de la monja castellana, es decir, la unioén intima de una persona con
Dios cuyo corazdn se ve atravesado por un fuego sobrenatural.

En la vida cotidiana de las ciudades hispéanicas el mas alld estaba presente en
multiples objetos: medallas de animas del purgatorio, altares domésticos, promesas ante
imagenes rudimentarias de santos —muy generalizadas con la llegada de la imprenta—,
cruces, rosarios, etc. En el plano de la colectividad las cofradias de animas jugaban un
papel central: organizaban procesiones, visitaban cementerios, recaudaban limosnas para
sufragios y mantenian el recuerdo constante de los difuntos. En las casas, las mujeres
desempefiaban una funcién clave para mantener el vinculo con los fallecidos: rezaban,
transmitian a los nifios el temor por el infierno y preparaban a los moribundos con
oraciones y consuelos.

Resulta interesante abordar la relacion entre las experiencias del mas alld y las
disidencias religiosas. Muchas experiencias de visiones o revelaciones fueron atribuidas
a mujeres, lo que abria una doble posibilidad: ser reconocidas como dotadas de gracia o
ser acusadas de falsa santidad. Cabe recordar el caso de Juana de Arco, creida cuando sus
visiones beneficiaban al reino de Francia y acusada de herejia por los enemigos pro-
ingleses. Si las visiones no encajaban con la ortodoxia podian ser reprimidas. Los
tribunales inquisitoriales registraron decenas de testimonios de apariciones, suefios o
milagros, minuciosamente evaluados en funcidon de su adecuacion a la doctrina oficial, y
certificados o perseguidos segun el contexto en el que se dieron.

Visualmente ya se han detallado algunos ejemplos artisticos y materiales de como
podian ser transmitidas estas imagenes. A ellas se unia el teatro barroco y las
celebraciones callejeras en las que los actos performativos se sucedian y se
entremezclaban con artes efimeras. Estas practicas reforzaban una vision del mundo
habitado por fuerzas invisibles arraigadas en la cultura popular.

En conclusion, la creencia en el mas alld se materializd6 de multiples maneras
superando los ensayos tedricos de pensadores. La muerte no sélo era un ritual, un destino
final, era un elemento activo de la vida cotidiana del Antiguo Régimen con
manifestaciones sensoriales, emociones, narraciones populares y cuerpos atravesados por
lo sobrenatural. Su andlisis desde la Historia Cultural permite pensar el tiempo, la muerte,
la justicia eterna y el vinculo con los ausentes fuera y dentro de los cauces doctrinales.

6. Miedos, demonios y castigos: cultura del terror religioso

El miedo como emocidn colectiva ha estado presente a lo largo de la Historia, y
mas teniendo en cuenta los sucesos dramaticos que han ocurrido. Mas alla de guerras,
epidemias y violencias el miedo ha sido una ténica, especialmente como mecanismo de
control: miedos a la condena eterna, al castigo tras la muerte, a la posesion demoniaca o
a la herejia interior formaban un universo emocional profundamente estructurado por la
religion. En el cristianismo medieval y moderno el demonio no era una metafora: era una
presencia real, activa, multiforme, capaz de tentar, castigar o desviar al creyente. La
pedagogia del miedo ocupaba un lugar central en la predicacion, el arte, los textos
devocionales y las instituciones disciplinarias. Su funcién era doble: primero, reforzar el
ideal de virtuosidad frente al temor del castigo; segundo, consolidar el orden social y

11



Departamento de
Geografia e Historia OCW — Universidad de La Laguna
Universidad de La Laguna Historia de las mentalidades e historia cultural

doctrinal sefialando los peligros de la desviacion. La religion era, por tanto, una moneda
de dos caras: la esperanza de redencion y la vigilancia ante la amenaza invisible del mal.

Desde la antropologia, el miedo ha sido entendido como una estrategia cultural
para reforzar las fronteras entre lo permitido y lo prohibido. El demonio, en este sentido,
representa aquello que subvierte, seduce y trastoca las jerarquias establecidas, vy,
directamente se opone a lo correcto. La figura del demonio, con sus multiples nombres —
diablo, Satanas, Lucifer— es un constructo cuya corporalidad y funciones han variado a lo
largo de la historia y segun las diferentes culturas. Jean Delumeau, en su dilatada obra
sobre el miedo en Occidente, sefialé como la Iglesia desarroll6 una auténtica pastoral del
miedo en todos los medios comunicativos que utilizd y que sirvieron para moldear las
subjetividades: sentimientos de culpa, vergiienza, escrutinio moral, etc.

Desde un punto de vista histdrico, las manifestaciones del miedo religioso fueron
multiples. En los reinos ibéricos, los ultimos siglos de la Edad Media sirvieron para
intensificar los discursos sobre la actividad demoniaca: pactos con el diablo, brujeria,
posesiones y tentaciones se convirtieron en objetos de preocupacion doctrinal y judicial.
El demonio intervenia en la vida cotidiana: podia habitar los cuerpos, hablar por la boca
del poseido, provocar enfermedades, desatar tormentas o inducir a pensamientos impuros.
Muchos de estos comportamientos todavia siguen hoy presentes en las peliculas de terror.
Segun la concepcion de la época, las mujeres fueron especialmente vulnerables a esta
sospecha: su relacion con el cuerpo, el deseo y la palabra las convertia en blancos
preferentes de la represion demonologica. La figura de la bruja, tal y como se construyo
entre los siglos XV-XVII, sintetiza esta ambivalencia: sabia vs. peligrosa, popular vs.
herética, mundo natural vs. mundo sobrenatural, consejo vs. persecucion. La Inquisicion
espafiola, aunque mas contenida que otras instituciones europeas que desarrollaron
mayores atropellos contra las mujeres, registrd procesos por supersticion, pactos con el
demonio, maleficios, etc. En 1376 el gerundés Nicolas Aymerich redactd Directorium
Inquisitorum y ya definid la brujeria y como descubrir a las brujas. Décadas después ya
se documentan en Catalufia varios procesos, algunos promovidos por las autoridades
civiles, para la persecucion de esta construccion cultural personificada, la mayoria de las
veces, sobre las mujeres.

El infierno, lugar temido por los creyentes, se representd en numerosas ocasiones
a través de las bestias que lo habitaban. Los historiadores del arte manejan la teoria de
que las famosas géargolas, ademas de servir como desagiies para los muros de iglesias y
catedrales, eran el recordatorio de la cantidad de espiritus malignos que poblaban el
mundo del mas alld y podian acceder al terrenal. Entrar al lugar sagrado suponia encontrar
paz a través de la fe. Bestias multiformes pueden encontrarse también en la ya
mencionada tabla que representa el inferno en E/ Jardin de las Delicias de El Bosco.

Los cuerpos desempefiaban un papel central en esta cultura del castigo. El cuerpo
del pecador era también el cuerpo castigado: a pesar de que el alma no tuviera cuerpo
material, en el infierno se sufria corporalmente. Este imaginario reforzaba la pedagogia
de la sensibilidad: quemar y herir la carne era una imagen muy poderosa para amedrentar.
El cuerpo femenino, considerado erotizado, era propenso al castigo: lujuria, vanidad y
rebeldia eran vias para la entrada del demonio. Cabe recordar la tentacion primigenia de
Eva y la serpiente. También el cuerpo de los “otros” —el hereje, el sodomita— sufrian los
latigazos de las llamas por sus tentaciones y desviaciones y, por tanto, su atentado contra
la moralidad de la comunidad.

La religion, la Iglesia y la cultura ofrecian, finalmente, todas las herramientas al
pecador para que aquel temor no fuera paralizante, para que, en ocasiones, actuara como

12



Departamento de
Geggra_ﬂa e Historia Prof.: R. Gonzalez Zalacain,
Universidad de La Laguna K. Rodriguez Wittmann, R. Villagrasa-Elias

catalizador: relatos de exorcismo, visiones de almas salvadas in extremis y practicas de
penitencia ofrecian caminos para enfrentar y superar los miedos. Las cofradias, los
rosarios, las indulgencias, las peregrinaciones y las imagenes protectoras reforzaban la
ortodoxia y daban herramientas para canalizar la angustia y la salvacion. La literatura
popular, como los pliegos de cordel, mostraba casos ejemplares donde el pecador,
advertido por visiones infernales, reconvertia su camino hacia la piedad. El miedo no
debia frenar, sino orientar las trayectorias vitales, modelar los comportamientos y
fomentar la disciplina interior.

Bibliografia basica

Arigs, Philippe. (v.0. 1975). Historia de la muerte en Occidente: de la Edad Media hasta
nuestros dias. Barcelona: Acantilado.

Arig¢s, Philippe. (v.0. 1977). El hombre ante la muerte. Madrid: Taurus.

Delumeau, Jean. (1989). El miedo en Occidente (siglos XIV-XVIII): una ciudad sitiada.
Madrid: Taurus.

Hertz, Robert. (1990). La muerte y la mano derecha. Madrid: Alianza.

Le Goft, Jacques. (1989). El nacimiento del Purgatorio. Madrid: Taurus.

13



